## ԵՐԵՎԱՆԻ ՊԵՏԱԿԱՆ ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ ՀԱՅԱԳԻՏԱԿԱՆ ՀԵՏԱԶՈՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ

## YEREVAN STATE UNIVERSITY INSTITUTE FOR ARMENIAN STUDIES

# **ՎԱՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՎԱՐՑԵՐ**

**ՀԱՆԴԵՍ** 

2

# ARMENOLOGICAL ISSUES

BULLETIN

ԵՐԵՎԱՆ – YEREVAN ԵՊՀ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ – YSU PRESS 2014

## Հանդեսը լույս է տեսնում տարեկան երեք անգամ Հրատարակվում է 2014 թվականից

The Bulletin is published thrice a year. It has been published since 2014

## Գլխավոր խմբագիր` **Միմոնյան Ա. Հ.**

## Խմբագրական խորհուրդ՝

Հովհաննիսյան Մ. Ս.
Հովսեփյան Լ. Ս.
Ղարիբյան Ա. Ա.
Մարգարյան Հ. Գ.
Մինասյան Է. Գ.
Մուրադյան Ս. Պ.
Պողոսյան Վ. Ա. (պատասխանատու քարտուղար)
Մայադով Ս. Մ. (Ռուսաստան)
Մաֆարյան Ա. Վ.
Տագեսյան Ա. (Լիբանան)

Editor-in-chief: Simonyan A.

#### **Editorial Board:**

Avagyan A.
Avetisyan H.
Avetisyan L. (Deputy editorin-chief)
Avetisyan Y.
Bardakchian G. (USA)
Bayramyan H.
Dakessian A. (Lebanon)
Dedeyan G. (France)
Drost-Abgaryan A. (Germany)
Gharibyan A.

Hayruni A.
Hovhannisyan M.
Hovsepyan L.
Margaryan H.
Minasyan E.
Muradyan S.
Poghosyan V. (Executive Secretary)
Safaryan A.
Sayadov S. (Russia)
Zakaryan S.

## ՀՈԴՎԱԾՆԵՐ

ԱՐԾՐՈՒՆ ԱՎԱԳՅԱՆ

#### ԽԱՉԱՏՈՒՐ ԱԲՈՎՅԱՆ. ԿՅԱՆՔԻ ԵՐԵՔ ՇՐՋԱՆ, ԵՐԵՔ ՄԻՋԱՎԱՅՐ

«Վաղուց գլխիկոր թախծեալ իմ քնար»։ *Խաչատուր Աբովյան* 

«Աբովյանը էպոսային հերոս է... Մի քիչ Բեթհովեն, մի քիչ Շիլլեր, մի քիչ Գյոթե»։ *Կոստան Զարյան* 

**Բանալի բառեր** - Աբովյան, Ղարրոտ, Ներսես Աշտարակեցի, Թիֆլիս, Դորպատ, Երևան, Էջմիածին, Արարատ, Եվրոպա, լուսավորություն, մշակույթ, գրականություն, կրթություն, առաջադիմություն, հայրենիք, ազատություն, անկախություն

Անփոխարինելի է այն մեծ դերը, որ Խաչատուր Աբովյանն ունեցել է մեր ժողովրդի մտավոր, մշակութային, գրական ու քաղաքական կյանքի առաջընթացի գործում։ Նրա այդ բեղուն գործունեությունը ծավալվել է աշխարհագրական ու մշակութային տարբեր միջավայրերում, քաղաքակրթական ու տնտեսական երեք բոլորովին այլազան պայմաններում։

Դրանք Էջմիածինն ու Երևանն էին` ժամանակի համար բնորոշ կրոնական դոգմաներով ու ամեն առաջադիմականի խոչընդոտներով, Թիֆլիսն էր՝ իր շատ թե քիչ աշխարհիկ կյանքով ու համակովկասյան մշակույթի նոր ստեղծվող օջախներով, և Դորպատը` իր եվրոպական նկարագրով, ռուսական տիրապետության ներկայությամբ ու առաջադեմ կրթական կենտրոնով։

Որպես իր կյանքի գերխնդիր ունենալով Հայաստան աշխարհի քաղաքական ու ազգային ազատագրումն ու մշակութալուսավորական առաջընթացը՝ Աբովյանը այդ ամենն իրականացնելու ուղին ի վերջո հանգեցնում էր Ռուսաստան-Եվրոպա ուղեգծին՝ ջանալով այդ ձանապարհով ու նրանց օգնությամբ հասնել իր ուխտի կատարմանը։

XIX դարի սկզբում Հայաստանը շարունակում էր հեծել պարսկա-թուրքական լծի ներքո։ Թեև սկսած 1804 թվականից Արևելյան Հայաստանի որոշ հատվածներ՝ Փամբակի, Շիրակի շրջանները՝ Գյումրիի բերդով, արդեն նվա՜նվել էին ցարական բանակի կողմից, սակայն միջնադարից ձգվող խավարը շարունակվում էր կյանքի բոլոր ասպարեզներում` տեղ չթողնելով ո´չ տնտեսական, ո´չ մշակութային և ո´չ էլ կրթական զարգացումների համար։

Իննամյա Խաչատուրը Քանաքերից\* հայտնվել էր Էջմիածնի վանքում` կատարելու բարեպաշտ ծնողների կամթը` դպրատանը ուսանել և դառնալ կրոնավոր։ Սակայն մի կողմից բնածին տաղանդն ու «գորավոր հիշողությունը», մլուս կողմից կրոնական սահմանափակումները պատանուն մղում են կյանքի նոր որակների որոնման։ 1823 թ. Աբովյանը Հաղպատում Անտոն Մուղնեցի արքեպիսկոպոսի մոտ ծառալության է անցնում փոքրավորի պաշտոնով։ Ուսման անհաց տենչը և իր սիրելի հովանավորի՝ Մուղնեցու միջնորդությունը հնարավորություն են ընձեռում նույն թվականին մեկնել Տփղիս (Թիֆլիս) և սովորել տեղի վանական դպրոցում, որտեղ տիրապետող էր նույն կրոնական կրթության միաբնեռականությունը, ուր վարժապետներր իրենց աշակերտներին ավելի շատ պատիժներ էին տալիս, քան գիտելիք, ուր առաջադեմ գաղափարները հայածվում էին, բազում առարկաների դասավանդումը արգելվում, և առավոտյան ու երեկոյան աղոթքները համարվում էին շատ ավելի կարևոր, քան դասերը։ 1824 թ. Աբովյանը ընդունվում է Թիֆլիսի նորաբաց Ներսիսյան դպրոցը։ Նրա համար սկսվում է կյանքի մի նոր ժամանակաշրջան՝ լի ծանոթ ու անծանոթ կյանքի շրջադարձերով ու փորձություններով։

Վրաստանը, XIX դարասկզբին կորցնելով պետականությունը, մտել էր իր պատմության շրջադարձային մի փուլ, որտեղ կողք կողքի էին ազգային ավանդական հարաբերություններն ու 1801 թվականից ռուսական տիրապետության հարուցած ազգամիջյան բարդ խնդիրները։ Աբովյանի ապրած շրջանում Տփղիսի առանձնահատկություններից մեկն այն էր, որ կյանքը գնալով թաղաքային բնույթ էր ստանում, մի բան, որ դեռևս բնորոշ չէր Հայաստանին։ 1841 թ. գրված «Ակնարկ Թիֆլիսում ապրող հայերի կյանքի և հատկապես նրանց հարսանեկան սովորությունների մասին...» գործում Աբովյանը հիշատակում է քաղաքակրթական այն փոփոխությունների մասին, որոնք կատարվում էին այդ տարիներին Թիֆլիսում. նոր շենքեր ու փոորցներ, որոնք «ետ չէին մնում եվրոպական տներից»<sup>1</sup>։ Եվրա-ասիական կենզաղով ապրող քաղաքը բնակչության բուռն աձ էր ապրում, աստիձանաբար ծավալվում Քուռ գետի ափերին։ Հայաբնակ թաղերից էին` Մելդանը, Հավլաբարը, Սոլոլակը, Տափիթաղը և այլն։ Քաղաքի առաջադիմությանն ու ընդարձակմանը նպաստել են դեռևս պարսկական լծի տակ գտնվող հայկական տարածաշրջաններից բնակչության հոծ զանգվածների գաղթը Տփղիս,

 $<sup>^{*}</sup>$  Քանաքեռը այդ ժամանակ թեև ուներ երկու հոյակապ եկեղեցի, սակայն բաղկացած էր ընդամենը 55 ծխից։

 $<sup>^{\</sup>rm l}$  **Աբովյան Խ.,** Երկեր, Երևան, 1984, էջ 600 (այս գրքից բերված հետագա մեջբերումների էջերը այսուհետև կնշվեն տեքստում)։

ինչպես նաև դեռևս Բագրատունյաց թագավորության անկման հետևանքով հայկական բնակավայրերի՝ վրացական ենթակայության տակ անցնելու իրողությունը և որպես այդ ամենի արդյունը՝ գրական, մշակութային ու կրթական կյանքի ծաղկումը։ XIX դարի 30-40-ական թվականներին տարբեր ազգերից բաղկացած բնակչության թիվը Թիֆլիսում անցնում էր 40 հացարից։ Թիֆլիսաբնակ համայնքներն ունեին իրենց եկեղեցիները, որոնցից հայկական էին ութը։ Քաղաքում գործել են շաքարի և մետաքսի գործարաններ, գիմնացիա, գավառական դպրոց, աղջիկների պանսիոն, ռուսական և հայկական հոգևոր սեմինարիաներ, ծխական դպրոցներ, որոնց շատ ուսուցիչներ, Աբովյանի վկալությամբ, իրենք «կարիք ունեին սկզբնական կոթության»։ Անդրկովկասի «մայրաբաղարը», որ ուներ շեշտված հայկական բնույթ, թեև ապրում էր համերաշխ կյանքով ու մեծի մասի խոսում վրացերենով, սակայն սկսած հագուստից, վերջացրած ուտելիքով խայտաբղետ էր, մանավանդ հավատքով ու քաղաքական կողմնորոշմամբ։ Քաղաքի մշակութային կյանքը հիմնականում առաջնորդվում էր մեջլիսներով, խրախձանքներին ու քեֆերին ուղեկցող նվագներով ու երգերով։

Ուստի պատահական չէր, որ այդ ժամանակվա վիրահայոց թեմի առաջնորդ Ներսես Աշտարակեցին Ներսիսյան դպրոցը հիմնեց հենց Թիֆլիսում՝ նպատակ ունենալով ավելի բարձր կրթություն ստանալու հնարավորություն տալ ինչպես Վրաստանում բնակվող, այնպես էլ նրանից դուրս ապրող հայերին, պատրաստելու ուսուցիչներ, գրագետ կրոնավորներ ու քաղաքացիներ։ Նշենք, որ այդ ժամանակաշրջանում նման մակարդակի դպրոց չուներ քաղաքի և ոչ մի համայնք։ Թե՛ Վրաստանում և թե՛ Հայաստանում գործող ազգային կրթական օջախներում, պատկերավոր ասած, «հղկված քարե դար» էր, և կրթօջախներում աշակերտները հիմնականում գրում էին հարթ գլաքարերի վրա՝ ի տարբերություն ունևոր ընտանիքների երեխաների, ովքեր գրում էին... ոչխարի կամ անասունի ոսկորների թիակների վրա։

Աբովյանի ուսանելու տարիներին Ներսիսյան դպրոցում սովորում էին 70-80 աշակերտներ։ Նախատեսվում էր նրանց թիվը հետագայում հասցնել 800-ի։ Ներսիսյան դպրոցի առաջին ավարտական քննությունները կայացան 1826 թ.։ Շրջանավարտների թվում էր նաև Աբովյանը, ում մեջ արդեն վերջնականապես սաղմնավորվել էր Ռուսաստանի օգնությամբ Հայաստանը ազատագրելու գաղափարը։

Դեպի Կովկաս ռուսական մուտքը հայերի համար նպաստավոր էր այնքանով, որ ձևավորվող կայսրությունը սահմանակից էր դառնում մուսուլմանական հարևաններ ունեցող Հայաստանին, որը հեռահար կերպով կնպաստեր երկրի ինքնուրույնության ու պետականության վերականգնմանը, մանավանդ որ ռուսական նվաձումները կանգ չէին առնելու և նպատակ ունեին հասնելու մինչև Միջերկրականի ափերը. ռազմական քարտեզներում անգամ նշվում էր թուրքական մայրաքաղաքի՝ Կոստանդնուպոլսի ռուսական անվանումը՝ Ցարգրադ։ Ռուսական նման քաղաքականությունը յուրովի պատասխան էր նաև այն նկրտումներին, որոնք վարում էին պարսկական ու թուրքական իշխանությունները. ինչպես գրում է Աբովյանն իր վեպում՝ «էս կողմիցը՝ Աբաս Միրզեն, էն կողմիցը՝ Հասան խանը քանդելով ավերելով եկել հասել էին, որ գնան Պետերբուրգ» (էջ 222)։ Իսկ Պետերբուրգ կարելի էր հասնել միայն Վրաստանի վրայով։ Ռուսական նվաձումով թեն Վրաստանը կորցրել էր իր պետականությունը, սակայն մյուս կողմից կանխվել էր նրա նվաձման վտանգը մուսուլման երկրների կողմից, որն առավել վատ վիձակի մեջ կդներ վրաց ժողովրդին, քան այն, որում հայտնվել էր։ Կովկասում տիրում էր քաղաքական, ազգային ու մշակութային ահա այսպիսի մթնոլորտ, որի մեջ պետք է գործեր Աբովյանը։

Ավարտելով Ներսիսյան դպրոցը` Աբովյանը 1826 թ. Թիֆլիսից մեկնում է Հաղպատ։ Նա ծրագրում է ուսումը շարունակել Մոսկվայում կամ Պետեր-բուրգում և կամ` Կարս, Պոլիս Ճանապարհով մեկնել Վենետիկ և սովորել Միրթարյանների մոտ։

Սկսվում է 1826-1828 թթ. ռուս-պարսկական պատերազմը։ Մի շարք խնդիրներ (Աբովյանն անգամ կրոնավորի զգեստից բացի ուրիշ զգեստ չուներ) ևս խանգարում են Աբովյանի հետագա ծրագրերի իրականացմանը։ Նա հայտնվում է պաշարված Ղարաքիլիսայում, բնակիչների հետ լքում է թաղաթը, մեկնում շրջակա գյուղեր, ապա Հաղպատ, ուր մասնակզում է պաշտպանական կոիվներին, նշանակվում ուսուցիչ Սանահինի վանական դպրոցում։ Թեև Աբովյանը հասել էր իր փայփայած երազանքներից մեկին՝ դարձել ուսուցիչ, սակալն դա նրան չէր գոհացնում։ Ապագա լուսավորչի ծրագրերն ավելին էին։ 1827 թ. պարսիկները սկսում են Արարատյան խանության հայաթափումը՝ ժողովրդին քշելով Մակուի և Բայագետի կողմերը, որպեսզի նրանք սատար չլինեն արշավող ռուսներին։ Թեն ապրիլին ռուսները պաշարում են Երևանի բերդը, սակայն շուտով հեռանում են։ Ի վերջո 1827 թ. հոկտեմբերին` լոթօրյա կոիվներից հետո, նրանք գրավում են բերդր։ Աբովյանի համար նորից հեռանկար է բացվում Ռուսաստանում սովորելու։ 1828 թ. նա վերադառնում է Էջմիածին, ուր սինոդը (վանական կառավարչությունը) ավելի ուժեղ էր, քան կաթողիկոսը։ Արդեն կնքվել էր Թուրքմենչալի պալմանագիրը։ Թվում էր, թե կլանքը պիտի խաղաղվեր Հայաստանում։ Սակայն շուտով սկսվում է 1828-1829 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմը։

1828 թ. Աբովյանը Էջմիածնում տիրացու էր և ծառայության մեջ էր Եփրեմ արքեպիսկոպոսի մոտ՝ եկեղեցական դռնապանի, ընթերցողի, երդմնեցուցիչի և ջահընկալի պաշտոններով։ Աբովյանը թեև եկեղեցական կոչումների մեջ մնաց շուրջ 10-11 տարի, այդուհանդերձ չհասավ անգամ կրոնական ամբողջական աստիձանի, այլ ընդամենը մնաց կիսասարկավագ։ Այս ընթացքում մի խումբ համախոհների հետ նա որոշում է Սևանի կղզում դպրոց բաց անել։ Աբովյանը, իհարկե, արդեն ստեղծագործում էր. օրինակ՝

հայտնի է «Կարօտութիւն նախնի վայլեչութեանց հայրենեաց իմոց» գրաբար գրված գործը, գրում էր տաղեր, սակայն Էջմիածնի վանքի սահմանափակ մթնոլորտը, կիսագրագետ կրոնավորների բարքերը և տաղտուկ միջավայրը կաշկանդում էին ազատ մտքի ցանկացած թռիչք ու գործունեություն։ Շրջապատում գրեթե չկային եկեղեցականներ, ովքեր «հրեշտականման առաքինի կրոնավորություն» անեին<sup>1</sup>։ Այդ տգետ և նյութապաշտ շրջապատի նկատմամբ Աբովյանի ապրումները Ակսել Բակունցը իրավացիորեն բնութագրում է որպես «զայրույթի սրբազան կրակով» տոգորված պահեր՝ գրելով. «O<sup>-</sup>, խստապարանոց և սոնքացյալ ջլբուրակերքն առաքելաշավիղ աթոռո, որ զանազանեն միայն օգուտ որկորի և ի մեջ թանձրացյալ խավարամտության մնան իբրև անմաքուր խոզ ի տիղմն»²։

Մի քանի դար տևած պարսկական ու թուրքական տիրապետությունը, բռնագաղթերը, աղքատությունը, թալանը, պատերազմները պատձառ էին դարձել, որ հայկական շատ բնակավայրերում մուսուլման բնակչությունը գերակշիռ դառնա, ինչը հանգեցրել էր նաև նրան, որ հայ մարդը հասել էր մտավոր խեղձության, հոգևոր ստրկության ու ազգային թշվառ կացության։ Աբովյանը տեսնում էր, որ ամբողջ Կովկասն է թաղված խավարի մեջ, իսկ Հարավը միմիայն «տգիտություն էր շնչում»։ Ուրեմն պատահական չէր, որ նա իր հայացքը անընդհատ հառում էր դեպի Ռուսաստան ու Եվրոպա։ Նման պարագաներում հայտնի չէ, թե ինչ կլիներ Աբովյանի հետ, եթե դեր չիաղար պատահականությունը։

1811 թ. Ֆրիդրիխ Պարրոտը բարձրացել էր Կազբեկի գագաթը և հենց այնտեղից նշմարել Արարատը։ Պարրոտի արշավախումբը լոկ հետաքրքրությունից չէ, որ ցանկանում էր բարձրանալ Արարատի գագաթը։ Ընդլայնվող ռուսական կայսրությունը գիտական ու ռազմական հետազոտությունների կարիք էր զգում։ Հայտնի իրողություն էր, որ կայսրության ամեն մի նոր նվաձումից առաջ կամ հետո գիտական ուսումնասիրություններ էին կատարվում ոչ միայն բնակլիմայական պայմանների, այլն գյուղատնտեսական հողերի, բնակչության թվաքանակի ու կազմի, ինչպես նաև բնապաշարային այլնայլ հնարավորությունների ձշգրտման ուղղությամբ։

1829 թ. Պարրոտի ժամանումը Հայաստան և Արարատի վերելքի նախատեսումն այն առիթը դարձան, որ Էջմիածնի վանքի թարգման և դպիր Աբովյանը, իր ձիրքին և ունակություններին համապատասխան, բոլորովին նոր կյանքի մեջ մտնի ու իրականացնի իր առաջին ուխտը՝ բարձրանալ Արարատի գագաթը։ Կարելի է հստակորեն ասել, որ, իրոք, Աբովյանի հայաստանյան կյանքի առաջին շրջանի կիզակետային իրողությունն Արարատի գագաթ բարձրանալը ու նրա «սառցանիստ գեղեցկությամբ գերվելը»³, **Արա**-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Կորլուն,** Վարք Մաշտոցի, Երևան, 1979, էջ 19։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Բակունց Ա.,** Խաչատուր Աբովյան, **Բակունց Ա**., Երկեր, h. III, Երևան, 1982, էջ 377։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Չարենց Ե.,** Ընտիր երկեր, Երևան, 1955, էջ 250։

րատի բարձրությունից բացված Հայաստան աշխարհի համայնապատկերով **հիանալը եղան**։ Ինչպես գրում է նա իր «Նոր վկալություն Դորպատի պրոֆեսոր պարոն ֆոն Պարրոտի՝ Արարատի գագաթը իսկապես բարձրանայու մասին» հոդվածում, այնտեղից, ինչպես ափի մեջ, երևացել են «Երևանը, Արաթսը, Բայազետը, Եփրատը, Սևանա լիձը, Փորը Մասիսը, Արագածը...» (էջ 547)։ Հենց այդ պահից **վերջանականորեն կազմավորվում է նրա կյանքի երկրորդ իմաստր, երկրորդ ուխտր՝ նվիրվել ազգին։** Արարատի հաղթահարումը իհարկե հերոսություն էր երիտասարդ ու անփորձ Աբովյանի կողմից, բայց բուն նշանակությունը ավելի մեծ մի բան եղավ։ Պատկերավոր ասած՝ Աբովյանը Արարատի վեհությունից իջնելով՝ բռնեց իր ժողովրդի ձեռքը և նրան իր հետ բարձրացրեց մինչև Արարատի գագաթները։ Այդ գործում չափազանց մեծ ու անգնահատելի է 5. Պարրոտի դերը։ Այդ նրա խնդրանքի շնորհիվ էր, որ Էջմիածնի սինոդը թույլատրեց Աբովյանին մասնակցելու Արարատի վերելքին, այդ նրա շնորհիվ էր, որ Աբովյանը հնարավորություն ստացավ Դորպատ մեկնելու և ստանալու համակողմանի ու լիակատար կրթություն։

Աբովյանի պատրաստակամությունը՝ ներգրավվել արշավախմբի կազմում և բարձրանալ Արարատի գագաթը, հետամտում էր իհարկե ոչ թե բնագիտական հետազոտություններ կատարելու կամ լեռնագնացային հնարավորությունները փորձելու (բավական է ասել, որ խումբը չուներ ոչ հատուկ հանդերձանք, ոչ էլ ալպինիստական կոշիկներ, և ամեն մի ոտնատեղ կացինով էր փորվում, իսկ թթվածնային քաղզը թոքերի բորբոքում էր առաջացնում. նշենք, որ մինչ այդ Աբովյանը հիվանդացել էր ժանտախտով), այլ ամենից առաջ հետամնացության և սնոտիապաշտության դեմ կովի, լույսի ու խավարի, առաջադիմության ու տգիտության միջև պայքարի նպատակ։ Այսպես, Աբովյանի ամբողջ կյանթի ընթացթում ուղեկից դարձան այդ երկու թշնամիները՝ բռնապետությունը և տգիտությունը։ Եթե Արարատի գագաթը բարձրանալը մի կողմից` նպաստեց Աբովյանի անձի ճանաչմանը և Դորպատում ուսանելու ձանապարհ բացեց, ապա մյուս կողմից՝ մերժման, հոգեկան տանջանքների, կասկածի ու հայածանքների առիթ դարձավ։ Եվ որքան էլ Աբովյանը մտաբերեր Մեսրոպ Մաշտոցի շարականներից մեկն ու աղոթեր, որ տերը «նենգավոր շուրթերից փրկեր» իրեն, միևնույնն է, ազատում չէր լինելու։ Աբովյանին թշնամաբար են վերաբերվում ոչ միայն կրոնավորները (հատկապես Էջմիածնի վանականները և Ակոռիի Մ. Հակոբ վանքի վանահայրը), այլև հայ մամույը՝ նրան մեղադրելով հերետիկոսության մեջ` հրազան կրակելու համար, հավատուրացության մեջ, թանի որ տրորել էր սրբություն համարվող Նոլի տապանը։ 1830 թ. շարադրած «Վերելք Արարատի գագաթը» հոդվածում Աբովյանը կատարում է մի շատ նուրբ ակնարկ այն մասին, որ Նոլյան տապան գոլություն չունի Արարատի գագաթին։ Նկարագրելով Արարատի գագաթին իրեն պատած հրձվալից վիձակը՝ նա գրում է, որ ինքը «ագահությամբ» որոնել է մի առարկա, «որը կարողանայի վերցնել հիշատակ, բայց խորին տխրությամբ պիտի ասեմ, որ ոչինչ չգտա։ Պետք էր բավարարվել ձյան մի փոքրիկ կտորով և նրա հալոցից գոյացած ջրով» (էջ 542-543)։ Պարրոտին և Աբովյանին մեղադրել են նաև կեղծիքի մեջ, թե իբր արշավախումբը լեռան գագաթը չի հասել։ Այս առիթով հայտնի է, որ իրոք արշավախմբի բոլոր անդամները չէ, որ հասել էին գագաթ։ Եթե Տարտուի համալսարանի երեք ուսանող և Պետերբուրգից ժամանած գիտնականը հոգնության, ցրտից ու քարաժայռերի անդունդներից վախենալու պատձառով էին հրաժարվել երրորդ փորձին մասնակցելուց, Ակոոիի գյուղացիները\* սուրբ վայրը ոտք դնելու մեղավորությունից են սարսափել, ու միակ համաձայնությունը պայմանավորված է եղել Աբովյանի անձով, ով հոգևորական էր և, ըստ նրանց դատողության, կփրկեր իրենց չարից։ Նշենք, որ Աբովյանը Արարատի գագաթ է բարձրացել վանականի հագուստով։

Աբովյանը, որ սնվում էր միայն թեյով և կծու պղպեղից պատրաստված հեղուկով, համարձակորեն շարունակել է մասնակցել վերելքին։ Հետագայում Պարրոտը նրա մասին գրել է, թե նա այնպես էր պահում իրեն, կարծես թե իրենց գործը նրա գործը լիներ։ 1829 թ. սեպտեմբերի 27-ին վեց հոգուց բաղկացած խումբը (Պարրոտից ու Աբովյանից բացի` երկու ռուս զինվորներ, երկու հայ գյուղացիներ) աշխարհում առաջին անգամ կանգնում է Արարատի գագաթին։

Վերադարձից հետո Աբովյանը ծեծի է ենթարկվել սնազգեստ «չիք տիրացուների» կողմից, մեղադրվել սրբապղծության մեջ։ Կրոնավորները հատկապես ահաբեկված էին այն բանից, որ արշավախումբը կհայտարարի, թե Նոյյան տապան գոյություն չունի, ինչը լեռը կսրբազերծեր։ Իր բացասական դերն էր խաղում նաև նախանձը։ Աբովյանի այդ օրերի միակ մխիթարանքը մնացել էին իր վառ տպավորություններն ու հուշերը, երջանկության այն զգացումները, որոնք նա ունեցել էր այնտեղ, այն հզոր ապրումները, որոնք ծնվել էին շուրջբոլորը փռված քար լռությունից, մարդ քշող քամու զորությունից, լեռան գագաթից իջնելու անլուր դժվարություններից ու հոգու հարուցած հույզերից, նպատակին հասնելու հրձվանքից։ Բայց ինչ արժեին այդ ամենը տգետ ու գռեհիկ շրջապատի համար։ Ո՛չ ոք, ո՛չ ոք ի զորու չէր ընկալելու, որ իրենք գործ ունեն, Ն. Ադոնցի խոսքերով ասած, «խորհուրդը ձակատին եւ երազները հոգում» աստվածատուր այն սուրբ մարդու հետ, ում անունը հենց Խաչատուր էր։

Այս ընթացքում թեև Աբովյանին առաջարկում են ստանձնել Վրաստանի հայկական թեմի եպիսկոպոսի պաշտոնը, սակայն նա չի համաձայնում և

<sup>\*</sup> Ճնշման և հալածանքների պատմառով այդ գյուղացիները հետագայում ետ են առել իրենց երդումը և նոր երդում տվել, թե իրենք Արարատի գագաթը չեն բարձրացել։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Ադոնց Ն.,** Խաչատուր Աբովյանի վախճանը, **Ադոնց Ն.,** Երկեր, հ. Բ, Երևան, 2006, էջ 536։

սպասում է Պարրոտի արշավախմբի խոստացված միջնորդությանը` Մոսկվայում կամ Պետերբուրգի կայսերական համալսարանում կրթություն ստանալու։ Պարրոտի ջանքերի շնորհիվ Աբովյանի համար բացվում են ուրիշ հեռանկարներ` ուսանելու Դորպատի համալսարանում։ Եվ «Խաչիկն անհայրենացյալ» Ճամփա է ընկնում սովորելու «... դույզն ինչ գիտություն ի պետն հայ մանկանց»¹։

Աբովյանը 1830 թ. սկզբներին Դորպատ է մեկնում Թիֆլիսի վրայով, Մոսկվա-Պետերբուրգ ձանապարհով, ամիսներ շարունակ կրում անյուր չարչարանքներ, քաղց ու լքվածություն և միայն սեպտեմբերին տեղ հասնում։ Նրա՝ Դորպատ մեկնման գործում մեծ է նաև Ֆ. Պարրոտի հայր Գ. Պարրոտի միջնորդական դերը զարական իշխանությունների առջն։ Աբովլանը առաջին անգամ էր, որ դուրս էր գալիս Կովկասից և ուղևորվում Եվրոպա։ Հայ դպիրի կապանը հացին Աբովյանի առջև Դորպատը բոլորովին անծանոթ աշխարհներ է բացում։ Այստեղ ուրիշ էին թե՛ մարդիկ, թե՛ բնությունը, թե՛ կենցաղը և թե՛ մշակույթը, որը հարուստ ու բազմաբնույթ էր, քանի որ քաղաքը գտնվում էր դեպի Պետերբուրգ գնացող Ճանապարհի վրա, և Ռուսաստանի մայրաբաղաբ ուղևորվող եվրոպացի շատ արվեստագետներ կանգ էին առնում ալստեղ` ելուլթներ ունենալու և համերգներ տալու։ Դորպատի մշակութային մթնոլորտը XIX դարի 30-ական թվականներին լեցուն էր նաև էստոնա-լիտվական ազգային գաղափարներով, ազգային պատմության արժևորման ջանքերով և պատմագրական-մշակութային բազում խնդիրներ արծարծող «Դորպատյան տարեգիրը»-ի (Dorpater Jahrb&cher) հրապարակումներով, որի IV համարում (1835 թ.) նյութեր են տպագրվել նաև Հայաստանի մասին։ Աբովյանը չէր կարող ծանոթ չլինել տարեգրքի համարներին։ Հավանական է, որ Հայաստանին վերաբերող նյութերի տպագրմանը նպաստել է նաև ինքը՝ Աբովյանը։ Բայց ավելի հետաքրքրական է 1836 թվականից տպագրվող "InLand" ամսագրի հանգամանքը, որն իր հալացքն ուղղել էր դեպի գավառը՝ ուսումնասիրելով տեղի պատմությունը, լեզուն, մշակույթը, բանահյուսությունը, այսինքն՝ հենց այն ոլորտները, որոնցով Աբովյանը պիտի սկսեր զբաղվել Կովկաս վերադառնալուց հետո։

1830-ական թվականների Դորպատը, որ գտնվում էր Էմայիգի գետի երկու եզերքին ու շրջապատված էր թավ անտառով, ուներ շուրջ տասը հազար բնակիչ։ Իր հնություններով ու պատմական արժեքներով այն, իհարկե, չէր կարող համեմատվել ո՛չ Երևանի և ո՛չ էլ Թիֆլիսի հետ։ Կայսերական համալսարանը, որ հիմնվել էր 1632 թ., վերաբացվել էր 1802 թ.՝ Ալեքսանդր Առաջինի օրոք։ Այն մի սյունազարդ շինություն էր, որտեղ սովորում էր շուրջ 600 ուսանող, դասերն ընթանում էին լատիներեն և գերմաներեն։ Այստեղ եռացել է ուսանողական կյանքը, որը յուրատեսակ իշխանություն է եղել իշխանության մեջ՝ լի գարեջրի ու գինու խրախձանքներով, կռիվներով, սիրա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Բակունց Ա.,** նշվ. աշխ., էջ 378։

հետություններով ու բաժանումներով։ Դորպատյան ուսանողության նշանաբանը՝ «պատիվ, ազատություն, հայրենիք», շատ էր հարիր Աբովյանի մտածումներին ու նպատակներին։ Այստեղ հենց սկզբից ջերմ է եղել շրջապատի վերաբերմունքը իրենց սիրելի պրոֆեսոր Պարրոտի հետ Արարատ լեռը բարձրացած Աբովյանի նկատմամբ։ Ու թեն ռուսների նվաձումից հետո քաղաքի էստոնական Տարտու անվանումը փոխվել էր Յուրևի, և համալսարանը համադրում էր գերմանական ու ռուսական մշակույթները, սակայն քաղաքի բուն բնույթը չէր փոխվել և շարունակում էր մնալ, այսպես ասած, գերմանացված քաղաք, ինչը ապահովում էր համալսարանի՝ բողոքական ուղղվածություն ունեցող այդ օջախի, ուր տիրապետող աստվածաբանական ֆակուլտետից զատ գործում էին նաև իրավաբանական, փիլիսոփայական և բժշկական ֆակուլտետները, գիտական բարձր մակարդակը, որի նմանը ամբողջ Ռուսաստանում չկար։ Նկատենք, որ համալսարանը միայն կրթական օջախ չէր, այլն մշակութային կենտրոն, ուր ուսուցանում էին նաև արվեստներ։

Աբովյանի ուսումնառությունը Դորպատում նախատեսված երկու տարվա փոխարեն տևեց հինգուկես տարի, որից չորսը ուսումնական եղան, մեկուկեսը՝ նաև գիտական հետագոտությունների։ Դորպատում Աբովյանը ոչ միայն ստեղծագործել է, գրել բանաստեղծություններ, թարգմանություններ արել, այլև պատրաստել է գիտական ուսումնասիրություններ, օրինակ` «Գյուղական տների կառուցվածքը», օգնել համալսարանի գիտնական Վիլհելմ Վալտերին գերմաներեն թարգմանելու Մ. Խորենացու «Հայոց պատմություն» գիրքր, շարադրել դորպատյան իր օրագրությունները, ձեռնարկել օտարներին հայերեն սովորեցնելու գործը։ Չպետք է մոռանալ Աբովյանի այն գործունեությունը, որն ուղղված էր եվրոպական մի շարք գիտնականների՝ Ք. Ֆրիդրիխի, Թ. Գրասի, Ա. Հաքստհաուցենի, Հ. Պետերմանի և այլոց մեջ Հայաստանի նկատմամբ հետաքրքրության առաջացմանը։ Աբովյանի շփումները, իհարկե, այսքանով չեն սահմանափակվել։ Չի բացառվում, որ նա հանդիպել է նաև հետագայում էստոնական «Կայևիպոեգ» էպոսի կազմող Ֆրիդրիխ Կրեյցվայդի հետ (ով մեծ վաստակ ունի էստոներեն գրական լեզվի, ազգային գրականության ստեղծման ու բանահյուսության մշակման և մանավանդ ազգային ինքնագիտակցության հիմնադրման գործընթացներում), որի Դորպատում ուսանելու տարիները համընկնում են Աբովյանի ուսումնառության ժամանակաշրջանին։ Այս ընթացքում Աբովյանը ազատ ունկնդրի կարգավիձակով հաձախել է նաև առանձին հայտնի գիտնականների դասերին, ուսանել Դորպատի ուսուցչական սեմինարիալում` հմտանալով դասավանդման մեթոդիկալի մեջ։ Դորպատյան տարիները լեզուն եղան դժվարություններով, բայց և հագեցած խիստ օգտակար գիտելիքների ձեռքբերմամբ։ Այստեղ նա ըստ ամենայնի ուսումնասիրեց ոչ միայն աստվածաբանական առարկաներ, այլև սովորեց այնպիսի ձշգրիտ գիտություններ, ինչպիսիք են՝ մաթեմատիկան, երկրաչափությունը, ֆիզիկան, քիմիան, տիեզերագիտությունը, վիրաբուժությունը, մեխանիկան, սովորեց պարել, ձիավարել, սուսերամարտել, դաշնամուր և կիթառ նվագել, ուսումնասիրեց ֆիզկուլտուրա առարկան, որն առհասարակ անծանոթ մի բան էր Հայաստանի և Վրաստանի կրթական օջախների համար, հմտացավ գյուղատնտեսության, քարտեզագրության մեջ, տեղի գերմանացի արհեստավորներից սովորեց հացագործություն, ապակեգործություն, գրքի կազմարարություն, պատձենահանություն, շաքարագործություն, ինչպես նաև «զանազան ձեռագործութիւն»՝ նպատակ ունենալով հայրենիք ներմուծել ոչ միայն եվրոպական կենցաղի տարրեր, կատարել բարքերի փոփոխություններ, այլն նպաստել գյուղատնտեսության ու արդյունաբերության որոշ ձյուղերի զարգացմանը։ Ներսես Աշտարակեցուն գրված 1834 թ. հունիսի 10 թվակիր նամակից երևում է, որ Աբովյանը նախատեսել է Դորպատից իր հետ բերել նաև ուսումնական պարագաներ, երաժշտական գործիքներ, «գործիք մի էլեկտրական և օդահանութեան»¹։

Դորպատում է, որ Աբովյանը հնարավորություն ստացավ բնագրով կարդալու եվրոպական առաջատար հեղինակների՝ Շիլլերի, ում համարում էր իր հոգու պահապանն ու իր առաջնորդը, Գյոթեի, Ֆիխտեի և այլոց գործերը։ Չի կարելի անտեսել նաև, որ Աբովյանը Դորպատում հաղորդակից դարձավ ոչ միայն եվրոպական քաղաքակրթությանը, այլև քաղաքավարական գրված ու չգրված կանոններին։ Նա իմացավ, որ, ասենք, որևէ բան հաստատելու համար անքաղաքավարություն է երդվելը, և բավական է միայն ասելը, որ նույնքան անընդունելի են բարձր ձայնով խոսելը կամ ծիծաղելը, արտահայտությունների մեջ զուսպ չլինելը և այլն։ Տեղին է նկատել, որ Աբովյանը ամեն, ամեն բան նկատի է առել իր հետագա գործունեության ծավալման համար՝ անգամ նեղ անձնական կյանքը ծառայեցնելով իր ազգային ուխտի իրականացմանը։ Օրինակ, այն կարծիքը կա, որ Աբովյանը հետագայում միտումնավոր է ամուսնացել քաղաքակիրթ օտարուհու\* հետ՝ իր հայրենակիցներին եվրոպական կատարյալ ընտանիքի օրինակ ցույց տալու համար։

Դորպատում Աբովյանի գտնվելու տարիները մեկ անգամ ևս հաստատում են նրա արտակարգ ունակություններն ու բազում հետաքրքրությունները և հավաստում իր ժողովրդին նվիրվելու և լուսավորելու այն մեծ վձռականությունը, որը նա պիտի ծավալեր գիտության, կրթության ու ազգաշինության ասպարեզներում։ Ընդհանրացնելով Աբովյանի կյանքի դորպատյան շրջանը՝ կարող ենք ասել, որ այն հատկանշվում է ապագա գրողի ու լուսա-

<sup>1</sup> Տե՛ս **Աբովյան Խ.,** Երկերի լիակատար ժողովածու, հ. 10, Երևան, 1961, էջ 156։

<sup>\*</sup> Աբովյանը ամուսնացել է 1839 թ.՝ հայրական կողմից էստոնուհի, մայրական կողմից գերմանուհի Էմիլիե Լոոզեի հետ. նրանք ծանոթացել էին գերմանացի գաղթականների կող-մից Քռի վտակներից մեկի ափին գտնվող Եկատերինֆելդ ավանում, որին Աբովյանը իր վեպում «Նէմեցի կօլոն» է անվանում։ Նրանք ունեցել են երկու զավակ՝ որդին՝ Վարդանը և դուստրը՝ Ջարմանդուխտր։

վորչի` եվրոպական չափանիշներով գիտական ունակությունների ձեռքբերումներով, աշխարհայացքի բեկումնային շրջադարձով, իր ծրագրերի իրականացման համար նախահիմքերի ստեղծմամբ։ Աբովյանը Դորպատում ստացավ այն ամենը, ինչ անհրաժեշտ էր իր ժողովրդի կրթության, գրականության զարգացման ու ազգային երազանքների իրականացման գործում` դառնալու համար նորարար ու սկզբնավորող հայ նոր գրականության, ձիշտ այնպես, ինչպես Մաշտոցը՝ հայ գրերի, Կորյունը՝ հայերեն առաջին պատմական երկի, Կոմիտասը՝ հայ մեղեդու։

Աբովյանի ծրագրերից առաջնայինն ու կարևորը, իհարկե, աշխարհաբար լեզվի հիմնավորումն ու տարածումն էր<sup>\*</sup>, ինչը պիտի նպաստեր ժողովրդի միասնականացմանը (գրաբարը պարփակվել էր վանքերում, և ժողովուրդը անհաղորդ էր նրան), որն իր հերթին պիտի նպաստեր ինքնուրույն պետականության ստեղծմանը։ Իսկ ձանապարհը մեկն էր, և դա, ինչպես գրում է Աբովյանը իր «Թիֆլիզու հայոց հանգստարանը» հոդվածում, աղքատ երեխաներին սովորեցնելը և իր գիտելիքները նրանց հաղորդելն էր, ժողովրդին ընթերցասեր դարձնելը, եվրոպական մակարդակի գրականություն ստեղծելը, մի խոսքով՝ լուսավորություն տարածելը։ Այդ ամենի մասին Աբովյանը գրել է ամեն անգամ, երբ մտածել է իր կյանքի մասին՝ միշտ մտավախություն հայտնելով, թե՝ «... ախր ի՞նչ արի էս աշխարքում, որ ինձ էլ ողորմի տան, ախր ի՞նչ հիշատակ եղ քցեցի, որ ինձ էլ հիշեն» (էջ 651)։

Իսկ կրթել և լուսավորել, ըստ Աբովյանի, նշանակում էր ուսումնատենչ դարձնել աշակերտներին, քաղաքակրթել մարդկանց, նշանակում էր ազգի «բերանը լեզու դնել», «սրտներումը՝ ղվաթ», ինչը ասել էր՝ նրան գործունեության մղել։ Աշխարհին պետք չգալու, այսինքն՝ այդ ծրագրերը իրականացնելու անհնարինության պատձառների մասին իր մտավախությունը Աբովյանը հայտնում է նաև «Թուրքի աղչիկը» պատմվածքում, ուր նա, ընդվզելով մարդկանց մեջ աստվածային սիրո վերացման ու թշնամության արմատացման դեմ, ցանկանում է «կույր, խավար մտքի փարդի պատռում»¹։

Դեպի հայրենիք դարձի ձամփին Աբովյանը այցելում է Ռուսաստանի մայրաքաղաք, հանդիպում մի շարք ռուս պաշտոնյաների ու մտավորականների, այդ թվում և "История государства Российского" 12-հատորյակի հեղինակ, պատմաբան Ն. Կարամզինին\*\*՝ բարձրացնում ազգանպաստ մի շարք

<sup>\*</sup> Մինչև Աբովյանի վեպը հայ միջնադարյան պոեզիան իր միջին հայերենի դրսևորումներով, ինչպես և աշխարհաբար արևմտահայերենով տպված գրքեր (որոնցից մեկն էլ Աբովյանի վեպի «Յառաջաբանում» հիշատակվող «Ռոպենսոնի պատմություն» գիրքն է, որը Դ. Դեֆոյի «Ռոբինզոն Կրուզո» վեպն է) արդեն կային։ Հիշատակենք նաև 1834 թ. Մոսկվայում աշխարհաբարով տպագրված Նոր կտակարանը, որը հրատարակել էին Շուշիի բողոքական քարոզիչները։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, h. 4, Երևան, 1947, էջ 33։

<sup>\*\*</sup> Ն. Կարամզինի գրքերի պատմահայրենասիրական բնույթը, կարծում ենք, քիչ դեր չի խաղացել այն բանում, որ Աբովյանի վեպն էլ լեցուն է բազում պատմական էքսկուրսներով ու փաստերով։

հարցեր, որոնք, սակայն, այդպես էլ մնացին անարձագանք։ Սա, իհարկե, չի նշանակում, թե ռուսական իշխանությունները պակաս դեր են խաղացել Աբովյանի կյանքում։ Չպետք է մոռանալ, որ այդ իշխանություններն էին, որ հնարավորություն տվեցին Աբովյանին ուսանելու Դորպատում և կրթաթոշակ ստանալու, իսկ գրողի անհայտացումից հետո նրա կնոջն ու երեխաներին ապահովեցին պետական նպաստով։

Երբ 1836 թ. Աբովյանը Դորպատից վերադարձավ Կովկաս, տիրապետում էր ավելի քան ութ օտար լեզուների՝ գերմաներեն, ռուսերեն, լատիներեն, ֆրանսերեն, անգլերեն, թուրքերեն, պարսկերեն, քրդերեն, վրացերեն։ Նրա համար իրոք կարելի է ասել այն, ինչ գրել է Կորլունը Մ. Մաշտոցի վերաբերյալ. «Կրթվելով հեյլենական (այս դեպքում՝ եվրոպական - Ա. Ա.) դպրությամբ»՝ նա «ամեն պատրաստությամբ զարդարել էր իրեն»<sup>1</sup>։ Դորպատից հետո Թիֆլիսում մնալու որոշումը ըստ ամենայնի պայմանավորված էր նրանով, որ Էջմիածնի խավարամիտ կղերը ամեն գնով թույլ չէր տայու Աբովյանին իրականացնելու իր ծրագրերը։ Թիֆլիսը մշակութային ու կրթական կյանքի ավելի բարենպաստ ու լայն պայմաններ կարող էր ընձեռել, հնարավոր է, որ կար նաև նյութականի խնդիրը, ինչը պակաս կարևոր չէր նորավարտ Աբովյանի համար։ Ցավոք, ինչպես Թիֆլիսր, այնպես էլ հետագալում Երևանը, Աբովյանի կատարած ամեն մի առաջադիմական քայլի դիմաց հարլուրավոր պատնեշներ կառուցեցին։ Չէ՞ որ խավարամիտ շրջապատի համար բոլոր ժամանակներում էլ անհաձո է այն մարդը, ով ուցում է փոփոխություններ մտցել կյանքի բնագավառներում։ Կրթական ու մշակութային այն հսկա պաշարը, որ նա ուներ, թվում է, թե անմիջապես իր կիրառումը պիտի գտներ կիսաֆեոդալական այդ միջավայրում, ու մանավանդ ստվար պիտի լիներ նրան սպասողների քանակը։ Իրականում այդպես չեղավ։

Աբովյանը, մնալով հանդերձ իր կրոնական կոչման մեջ, Դորպատից իր հետ ավելի շատ բերել էր աշխարհիկ ծրագրեր ու գիտելիքներ, որոնք այնքան անհրաժեշտ էին խավարի մեջ խարխափող իր երկրացիներին։ Նրա կյանքում ու մտածելակերպում ահոելի փոփոխություններ էին կատարվել, բայց ոչինչ չէր փոխվել ո՛չ հարազատ երկրում և ո՛չ էլ Թիֆլիսում։ Նա մերժում է ստանում նաև բոլոր այն ունևորներից, ում դիմել էր իր ուսումնական ու կրթական ծրագրերին օժանդակելու համար։ Ամենուր նրան ընդունեցին որպես մի մարդու, որը Եվրոպայից իր հետ բերել է միայն տարօրինակ ու օտար գաղափարներ։ Աբովյանի ու նրա ծրագրերի դեմ սկսում են գործել Վրաստանի հայոց թեմի առաջնորդ Կարապետ արքեպիսկոպոսը, ով «լավ կարգաւորի» հակապատկերն էր (նրա գործունեությունը «Վերքում» սուր քննադատությամբ է ներկայացրել Աբովյանը), և հատկապես Հովհաննես Կարբեցի կաթողիկոսը։ Աբովյանը շատ շուտ է համոզվում, որ ոչ մեկը «ականջ չի դնելու» իր կրթական ծրագրերին։ Կաթողիկոսը, ծանոթանալով

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Կորյուն,** նշվ. աշխ., էջ 25-26։

«եվրոպագոց օրինակով» Անդրկովկասում դպրոց բացելու Աբովյանի ծրագրերին և կարդալով Ռուսաստանի պաշտոնական անձանցից բերված երաշխավորությունները՝ պոռթկացել է. «Ի՞նչ, հրամանաւ գա՞ս ի վերայ իմ, վտարանդեալդ ի հաւատոլ... դո՛ւ լաւ խմորել կարես զմիտս անմեղաց, այլ կրթել զնոսա չէ քո գործ»<sup>1</sup>։ Չավեշտային այն է, որ Թիֆլիսի գավառական դպրոցում ուսուցչի պաշտոն տալու համար Աբովյանից պահանջել են ուսուցչական քննություն հանձնել։ Եվ սա այն դեպքում, երբ Աբովյանը հեղինակավոր գիտնականների կողմից Դորպատում արդեն քննվել էր պատմություն, աշխարհագրություն, թվաբանություն, երկրաչափություն, բնագիտություն, ռուսերեն, գերմաներեն, լատիներեն առարկաներից և դասավանդելու իրավունք ստացել։ Իր կլանքի այդ ծանր օրերի վերաբերյալ հետագայում Ներսես Աշտարակեցուն ուղղված նամակում Աբովյանը գրում է, որ կարոտ ավուր պարենի՝ ինքը «ստիպեալ ի չքաւորութենէ՝ մտի ի պաշտօն արքունական, գոր ոչն երբէք կամէի»²։ Աբովյանը հեռանում է իր հոգևոր կոչումից և շուրջ հինգ տարի՝ 1837 թվականից մինչև 1843 թ., Թիֆլիսում աշխատում որպես տեղական գավառական դպրոցի տեսուչ և ուսուցիչ՝ միևնույն ժամանակ սկզբում պարապելով մասնավոր աշակերտների հետ, իսկ հետո բաց անելով մասնավոր արական պանսիոնատ-դպրոց՝ ժողովրդական ուսուցիչներ պատրաստելու նպատակով, որը փակվում է 1843 թ. (ինչը շատ ծանր է տանում Աբովյանը), և ուր դասավանդել է դորպատյան առաջավոր ուսումնական ծրագրերի հիման վրա կազմված առարկաներ։ Այստեղ ուսուցանվել են նաև նկարչություն, երաժշտություն առարկաները։ Այս ընթացքում Աբովյանը կազմում է նոր ուսումնական ձեռնարկներ՝ նպատակ ունենալով հոգևոր արթնացում խթանող նոր ուժերի միջոցով տարածել իր ծրագրերն ու նպատակները, պատրաստել գաղափարակիրներ, որ ազգի փրկության «բարի սերմերը» սփռեն ուրիշների սրտերում։ Նա իր աշակերտներին, որոնց թվում քիչ չէին նաև վրացիները և ալլազգիները, հանձնարարում է մշտապես շարունակել իրենց ուսումնառությունը, իսկ լավագույններին խորհուրդ տալիս ուսումը շարունակել ինչպես Լազարյան դպրոցում, այնպես էլ մանավանդ Դորպատում։ Նրա աշակերտներից ոմանը՝ Գ. Խատիսյանը, Գ. Գեդամյանը, Գ. Շահնացարյանը, հետագայում նաև Աբովյանի որդին՝ Վ. Աբովյանը, իրոք ուսանեցին Դորպատում, որտեղ, Աբովյանից զատ, առաջին սովորողներից եղավ հետագալում ազգալին ու մշակութային մեծ գործունեություն ծավալած Ստեփանոս Նազարյանցը, ով մայրական կողմից բարեկամ էր Աբովյանին, և ում Դորպատի համալսարանում սովորելուն մեծ նպաստ էր բերել Աբովյանը։ Այս ընթացքում Աբովյանի դիրքորոշումը միանշանակ հանգում է այն համոզման, որ **մարդկային հոգին, ազգային կացությունը,** մշակույթն ու լեզուն պետք է լինեն ինքնուրույն, ձիշտ այնպես, ինչպես որ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Աբովյան Խ.,** Երկերի լիակատար ժողովածու, h. 10, էջ 268։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում։

ազատ ու ինքնուրույն պետք է լինեն հայրենի հողն ու երկիրը։ «Լուսավորություն, կրթություն, միազած իսկական քրիստոնեական մտածողության հետ – սրանք են որևէ ազգի գոլության հիմնաքարերը»,- գրել է նա գերմաներեն շարադրված իր նամակներից մեկում։ Եվ ելակետր մեկն է. տո՛ւր ժոդովրդին ազատություն ու դի՛ր նրան բնականոն պայմանների մեջ, և նա կարարի իր երջանկությունը։ Ազատություն ասելով՝ Աբովյանը, իհարկե, լոկ ֆիզիկական ու տնտեսական կաշկանդումների վերացումը նկատի չուներ։ Նրա երազածը շատ ավելի բարձր մի բան էր, որ հանգում է ոգեղեն ազատության, ազգի ու անհատի անկաշկանդ գործունեության, կրթության համատարածման ու մշակույթի անբռնացբոս զարգացման։ Նրա փայփայած երազանթներից մեկն էլ ժողովուրդների միջև բարեկամության ու համերաշխության ստեղծումն էր։ Այդ գաղափարների տարածման վկայությունն են գերմաներենով գրված «Ակնարկ Թիֆլիսում ապրող հայերի կյանքի և հատկապես նրանց հարսանեկան սովորությունների մասին» ուսումնասիրությունը, հայ և Անդրկովկասի մյուս ժողովուրդների կյանքի մի շարք կողմեր բացահայտող «Մեկ-երկու խոսք էլ հայոց վրա», «Գյուղական տների կառուցվածpn» և այլ գործերը։

Որքան էլ ձնշիչ, այնուամենայնիվ Աբովյանի կյանքի թիֆլիսյան երկրորդ շրջանը ամենից բեղունը եղավ և նշանավորվեց մի շարք գործերի ստեղծմամբ։ Նա ալստեղ է, որ 1841 թ. գրեց իր գլուխգործոցը՝ հայ ժողովրդին զարթոնքի ու մարտնչման կոչող, նրա գնալիք ուղին մատնացույց անող «Վերք Հայաստանի» վեպը, որը եկավ հաստատելու, որ ժողովրդի կյանքում հերոսի արյունը և գրողի մելանը նույն մեծ արժեքն ունեն (վեպի առաջին՝ 1858 թ., և երկրորդ՝ 1908 թ., տպագրությունները եղել են հենց Թիֆլիսում։ Երևանում այն առաջին անգամ տպագրվել է միայն 80 տարի անց՝ 1939 թ., իսկ վրացերեն՝ 1960 թ.)։ Դարձյալ Թիֆլիսում է, որ 1860 թ. տպագրվեց վեպի՝ նախկինում գրաքննության կողմից արգելված «Ջանգի» հատվածը։ Այստեղ է գրվել «Հացարփեշենի» նախնական տարբերակը, «Ամերիկու լիս քցիլը», «Պարապ վախտի խաղալիքը», «Զվարձալի ու կարձ պատմութիւնքը», «Թիֆլիզու հայոց հանգստարանը», նաև բազում առակներ և մի շարք ուսումնասիրություններ ու հոդվածներ, թարգմանվել Ա. Կոցեբուի «Ֆեոդորա» դրաման, որը վերնագրել է «Ֆեոդորա կամ որդիական սեր», պատրաստվել հայերենի և ռուսերենի քերականությանը վերաբերող նյութերը։ Մինչև այդ` "Тифлисские ведомости" շաբաթաթերթի 1831 թ. թիվ 21-23 համարներում արդեն տպագրել էր «Ճանապարհորդություն պարոն պրոֆեսոր Պարրոտի և Խաչատուր դպիր Աբովյանի։ Համառոտ ստորագրությամբ հանդերձ Արարատյան լեռին, որ է Մասիս» հոդվածը, որը նրա առաջին տպագիր գործն է, իսկ երկրորդ փորձը՝ տպագրել «Նախաշավիդ կրթությանը», կիսատ է մնացել։ Այո՛, ստեղծագործական առումով թիֆլիսյան երկրորդ շրջանը հարուստ եղավ, բայց և

¹ Տե՛ս նույն տեղում, էջ 243։

ուղեկցվեց տևական խոչընդոտներով, որոնց պատձառով, ինչպես երևում է 1839 թ. Մ. Ն. Մուսին-Պուշկինին, Խ. Ֆրենին, Ս. Ուվարովին գրած նամակներից, Աբովյանը փորձեր է արել ստանալու Կազանի համալսարանի հայոց լեզվի ամբիոնի ղեկավարումը կամ «Պետերբուրգում մի անկյուն գտնել», իսկ «գուցե հեռի ևս», որտեղ կարողանար մի կտոր հաց հայթայթել։ Թիֆլիսից հեռանալու պատձառների մասին գրողը 1847 թ. դեկտեմբերին Խ. Ֆրենին ուղղած նամակում գրել է. «Նախանձը և պաշտոնակիցներիս կրած բազմատեսակ հալածանքները հարկադրեցին ինձ ընդմիշտ թողնել Թիֆլիսը և իմ սիրելի հաստատությունը (իմա՝ մասնավոր պանսիոնը - Ա. Ա.), որ ես բաց էի արել...»¹։

1843 թ. Աբովյանը իր դիմումի համաձայն ազատվում է զբաղեցրած պաշտոնից և նշանակվում Երևանի նահանգային ուսումնարանի վերատեսուչ։

Աբովյանի գործունեությունը Երևանում կարձ տևեց, ընդամենը հինգ տարի՝ լի արագ զարգացող դեպքերով։ Նրա կյանքի այդ հատվածի ուշագրավ երևույթներից մեկն այն է, որ XIX դարի հայ մշակութային ու գրական նշանավոր գործիչներից Աբովյանը միակն էր, որն ապրեց ու ստեղծագործեց բուն Հայաստանում։

Նա նախատեսում էր Երևանում հիմնել երեք տեսակի դպրոցներ, որոնք պիտի պատրաստեին ուսուցիչներ, կրոնավորներ, արհեստավորներ ու գյուղատնտեսությամբ զբաղվողներ։ Այս ընթացքում նա գրում է «Առաջին սեր», «Թուրքի աղչիկը» և մի շարք այլ գործեր, 1847 թ. այցելում Անի և շարադրում «Ուղևորություն դեպի Անիի ավերակները»։

Երևանում Աբովյանը 1844 թ. մասնակցում է գերմանացի պրոֆ. Հ. Աբիիր՝ Արարատի գագաթը բարձրանալու երեք ձախողված փորձերին, որի պատձառով հակասություն է առաջանում նրանց միջև, սակայն 1846 թ. անգլիական արշավախմբի հետ նա նորից է բարձրանում Արարատի գագաթը։

1845 թ. Աբովյանը դիմում է Ներսես Աշտարակեցուն՝ հոգևոր կոչում ստանալու համար, բանահյուսական նյութեր է հավաքում քրդերի ու եզդիների կենցաղի վերաբերյալ։ 1846 թ. ստանում է կոլեգիական ասեսորի աստիձան, այցելում Թիֆլիս։ 1847 թ. Թիֆլիսի "Кавказ" թերթում տպագրում է «Նոր վերելք Արարատի գագաթը» հոդվածը։ Նույն թվականին մահանում է նրա մայրը (հայրը մահացել էր 1834 թ.)։ 1848 թ. վերջին անգամ լինում է Թիֆլիսում։ Հրաժարական է տալիս իր երևանյան պաշտոնից, հանձնում դպրոցի գործերը\*։

Աբովյանի` այս շրջանի կյանքը լեցուն էր ընտանեկան, անձնական ու կրթական խնդիրների բազում մտահոգություններով, որոնց հավելվում էին ազգային ու քաղաքական իրադարձությունների ողբերգական գործընթացները՝ ռուսական իշխանությունները ոչ միայն չէին նպաստում Հայաստանի

ւ Նույն տեղում, էջ 293։

<sup>\*</sup> Մտուգումները ցույց են տվել, որ գանձարկղում և գործերում որևէ խախտում չի եղել։

ինքնուրույն պետականության վերականգնման ծրագրերին, այլն արգելափակում էին ամեն մի նման փորձ կամ ձեռնարկում։ Աբովյանը տեսնում էր, որ իր ժողովուրդը «դեռ հառաչում է բռնակալության լծի տակ»<sup>1</sup>, որ «...ախտք և ապականութիւնք, կեր և հափշտակութիւն, ամենայն ուրեք մաշէ և կեղեքէ զազգն ողորմելի»<sup>2</sup>, որոնք Աբովյանին մղում են հոգեկան ծանր ապրումների։ Իր այդ վիձակի մասին նա գրում է ոչ միայն ժամանակի հայտնի մտավորականներին՝ Լազարյան ձեմարանի տեսուչ Մ. Էմինին, Խ. Ֆրենին, Պարրոտի այրի Է. Պարրոտին, Բարսեղ արքեպիսկոպոսին, Ներսես Աշտարակեցուն և այլոց ուղղված նամակներում, այլն անգամ իր գեղարվեստական գործերում։ Օրինակ, «Թուրքի աղչիկը» պատմվածքում, որտեղ մեծ վշտով է արձանագրում իր ապրած սարսափի զգացողությունները, որոնք արդյունք էին Ռուսաստանից եկած «մեծ մարդու» գործունեության, «բարեկամների» դավաձանության ու «թշնամիների մատնության», և մանավանդ այն տհաձ զգացողության, որ հետևանք էր «Պետերբուրգ, Մոսկով, Թիֆլիզ լցված»<sup>3</sup> գանգատներով։

Պատմական անբարենպաստ դեպքերը, XVII դարի վերջերից սկսած, հայ ժողովրդին ստիպել էին իր հայացքը հառել դեպի Ռուսաստան։ Պարսկաթուրքական դարեր տևած տիրապետությունները ոչ միայն ձնշել ու թալանել էին հայերին, այլև հաձախ ուղեկցվել Հայաստանի տարածքում միմյանց դեմ վարվող պատերազմներով, որոնց եկան ավելանալու Հերակլ II-ի 1751, 1765, 1779 թթ. արշավանքները դեպի Հայաստան։ Դեռևս 1703 թ. հայ մելիքները աղերսներով դիմել էին Պետրոս Մեծին, թե նրանով պետք է լինի «ամենայն քրիստօնէից արձակումը» Իսկ ազատագրել Հայաստանը նշանակում էր նաև դեպի հայրենիք ձանապարհ բացել օտարության մեջ ապրող հայերի համար, որի վերաբերյալ Աբովյանը իր վեպում գրում էր. «... ցրվյալ ազգը էլ ետ իրանց աշխարհը բերել» (էջ 231)։

Մակայն Աբովյանը տեսնում էր, որ նոր օրերում` պարսկա-թուրքական բռնությունների վերացումից հետո էլ ոչինչ չէր փոխվել։ Ավելին, կյանք էին ներխուժել նոր չարիքներ` իր խոսքով ասած` «խառնաբարոյությունը», բարքերի ապականությունը, խաբեբայությունը, մարդկանց ատելության մեծացումը, «հավատի հովիվների խառնակենցաղայնությունն» ու համընդհանուր տգիտությունը։ Այս իմաստով բնութագրական է Աբովյանի` Ներսես կաթողիկոսին\* ուղղած 1847 թվակիր նամակը, ուր նա գրում է, որ ինքը Հայաս-

ւ Նույն տեղում, էջ 242։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 267։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 20։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Uյդ մասին ավելի մանրամասն տե´ս Русско-армянские отношения в первой трети XVIII века. Сборник документов, т. II, часть I, Ереван, 1964, с. 240.

<sup>\*</sup> Աբովյանի կյանքում մեծ դեր է խաղացել Ներսես Աշտարակեցին, որ Վրաստանի և Բեսարաբիայի հայոց հոգևոր առաջնորդ լինելուց հետո 1837 թ. ընտրվեց Ամենայն Հայոց կաթողիկոս։ Նա մասնակցել էր 1827 թ. մղված ռազմական գործողություններին, մշտապես

տան է եկել ուխտի, սակայն «չարաչար սխալվել է», որ իրականության իր տեսածն ու գտածը քարերին անգամ «աղաղակել» են տալիս։ Աբովյանը այդ նամակում բողոքում է, թե «ընդե՞ր խաբեն զմեզ կեղծավոր լրագիրք Կովկասի փառօք և բարեբախտութեամբ ազգի»։ Նամակում Աբովյանն այն միտքն է հայտնում, որ Հայաստանի ազատությունից օգուտ չկա, և Հայաստանը իրականում «... առաւել ևս ի խաւարի տգիտութեան դանդաչէ, քան յաւուրս առաջինս ընդ բռնութեամբ բարբարոսաց»¹։

Ահա հենց այս գաղափարադրույթում է, որ խտացված է Խ. Աբովյանի «Վերք Հայաստանի» վեպի գլխավոր ասելիքը՝ պայքար ամեն մի բռնակալության դեմ՝ ում կողմից և որ ժամանակահատվածում էլ այն դրսևորվի՝ մի գաղափար, որ արդիական հնչեղություն ունի բոլոր հայ սերունդների համար։

Աբովյանի կյանքի այս վերջին շրջանի ամենաբնութագրական հատկանիշը իր փայփայած պատրանքներից վերջնականապես հիասթափությունն է, որի հիմնական պատձառն այն էր, որ hայ մարդը շարունակում էր դուրս մնալ քաղաքակրթությունից, ու մանավանդ այն, որ ռուսական ողջունված մուտքը վերաձել էր ռուսական տիրապետության, ուր բացառվում էր դարերի ընթացքում ոչնչացված հայկական ինքնության վերականգնման որևէ հնարավորություն։ Աբովյանն իր վեպով իրականում հենց այդ առկա բռնատիրությունն էր քննադատում և ոչ թե լոկ ողջունում պարսկական կամ թուրքական բռնություններից ազատագրումը, որը վեպը գրելու ժամանակահատվածի հարաբերությամբ արդեն ժամանակավրեպ մի հարց էր, անցյալ և չուներ ոչ մի արդիականություն։ Աբովյանը, այո՛, գրել է իր վեպում, թե ցանկալի է, որ Հայաստանը ռուսի «արծվի թևերի տակին զորանա», բայց և շարունակել, որ իր «դարդերը մոռանալուց հետո» ազգը պիտի միավորվի, իր երկիրը պիտի «էլ ետ իր առջին փառքին հասնի» (ընդգծումը մերն է – Ա. Ա.)։ Դիմելով ժողովրդին՝ Աբովյանը իր բանաստեղծություններից մեկում գրում է.

Խելքդ ժողովես, լինիս կտրիձ հայ .....
Փոքր դինջանաս ու քո աշխարհքին Մուղայիթ կենաս, արյունդ թափես (էջ 204),

որը նշանակում էր ինքնուրույնության, անկախության ու պետականության հասնել։

Աբովյանի՝ նոր իշխանությունների նկատմամբ քաղաքական դիրքորոշման փոփոխման ամենամեծ ապացույցն իհարկե մնում է իր վեպին տրված

19

հորդորել, որ ռուսներին ցույց տրվի օգնություն, հիմնել էր Թիֆլիսի Ներսիսյան դպրոցը։ Թե՛ կրթական և թե՛ ազգային խնդիրներում Աբովյանի և կաթողիկոսի ծրագրերն ու աշխարհայացքը շատ բաներով համընկնում էին, սակայն կաթողիկոսը մինչև վերջ հավատարիմ չմնաց այդ ծրագրերին, և նրա վարած քաղաքականության մեջ նկատելի դարձան հետընթաց գործողություններ, որոնք Աբովյանը խիստ ցավալի տարավ։

ւ Նույն տեղում, էջ 295։

վերնագիրը՝ «Վերք Հայաստանի» և դրան հավելագրած «Ողբ հայրենասիրի» ենթախորագիրը։ Հիասթափության ու հուսահության այդ դրսևորումները նրա մեջ տեղ էին գտել դեռևս Դորպատից վերադառնալուց անմիջապես հետո, որոնք արտահայտվել են այդ ընթացքում շարադրած նրա մի շարք գործերում, այդ թվում և 1837 թ. գրված «Զարթնուք ի միտս իմ կրկին կենդանի» տողով սկսվող բանաստեղծությունում.

Ի վայրս ծննդեան ի ծոց հայրենեաց Թափառիմ անյոյս, անձար, անմխիթար, Թէև խաւարին իմ կեանք խղձալի Չի՛ք ոք՝ որ լիցի սրտառուչ ինձ աստ (էջ 467)։

Եվ իրոք, Աբովյանի կյանքի վերջին տարիներին «Չի՛ք ոք», որ մխիթարեր ու օգներ «նեղեալ» Աբովյանին, ու հենց այդ պատձառով բանաստեղծության ավարտին գրողը ձևակերպել է իր «վերջին վձիռը».

Որոյ վերջին վձիռն է դառնալ ի հող։

Իր վեպի չափածո ընծայականում գրված ինքնաբնութագիրը՝ «Վաղուց գլխիկոր թախծեալ իմ քնար», հենց այն Ճշմարտությունն էր, որ բաժին էր ընկել ոչ միայն Աբովյանի ստեղծագործությունների ձակատագրին, այլև Աբովյան մարդուն ու նրա ժողովրդին։ 1845 թ. Ներսես Աշտարակեցուն գրած իր նամակում Աբովյանը մեկ անգամ ևս հավաստում է հայրենիքի համար իր զոհողության պատրաստակամության մասին. «Չի՛ք իմ այլ կեանք, քան բարեբախտութիւն Հայրենեաց։ ... պատրաստ եմ հոգւով և մարմնով և խաչ ելանել ի սիրոլ առ Հայրենիս»¹։

Մկսած 1836 թ. մինչև իր կյանքի ողբերգական ավարտը՝ 1848 թ., այսինքն՝ տասներկու տարի, Աբովյանը, զոհողության ու ինքնամոռացության հասնող խիզախությամբ Թիֆլիսում և Երևանում նվիրվեց ուսուցչության. Կորյունի խոսքերով ասած՝ «ուսման բովի մեջ» մտցնելով իր աշակերտներին, զբաղվեց գրականությամբ, բանահավաքությամբ, թարգմանչությամբ, ազգային կյանքի մեծ ու փոքր խնդիրներով, և այդ ամենը անլուր հալածանքների ու չարախոսությունների ուղեկցությամբ, ընդհուպ այն աստիձան, որ արդեն 1846 թ. որոշել էր թողնել ամեն ինչ և զբաղվել միայն հողագործությամբ։

Շատ, չափազանց շատ էին այն պատմառները, որ Աբովյանի կյանքի վերջին տարիները լցվեին անհաղթահարելի դժվարություններով ու բարդություններով, որոնց մեջ ետին տեղ չէին զբաղեցնում նաև Երևանի գավառապետի ու ոստիկանապետի հալածանքները։ Մի պահ ասես նոր դուռ էր բացվելու նրա հետագա հայրենանվեր գործունեության համար։ Ներսես Աշտարակեցու կողմից նա նշանակվում է Տփղիսի Ներսիսյան դպրոցի տնօրեն։ Դա կարող էր նրա կյանքի ևս մի թիֆլիսյան շրջան լինել... Սակայն 1848 թ. չարագուշակ առավոտը եկավ վերջ դնելու ամեն բանի։

ւ Նույն տեղում, էջ 269։

Աբովյանի անհայտացումից հետո էլ նրա կյանքին հատկանշական որոշ երևույթներ շարունակվեցին. Էստոնիայում թեն կանգուն է Էմայիգի գետի ափին 1978 թ. կանգնեցված նրա հուշարձանը, սակայն այլևս չկա Աբովյանի անվան փողոցը, ավելի քան 20 տարի վերացվել էր Տարտուի համալսարանում բացված նրա անվան ամբիոնը (այն վերականգնվեց 2010 թ.՝ Աբովյանի ծննդյան 200-ամյակի և Արարատի գագաթը բարձրանալու 180-ամյակին նվիրված ուշացած ցուցահանդեսի բացման առիթով), իսկ 1980-ականների վերջերին Երևանում, ցավոք, վանդալիզմի հասնող վերաբերմունք ցուցաբերվեց հայ «վայ հայրենասերների» կողմից, ովքեր իրենց քաջությունը հաստատելու համար կրակեցին Աբովյանի արձանի վրա, որն առանց այդ էլ երկար տարիներ մնացել էր Փարիզի ձուլարաններից մեկում և միայն մի քանի նվիրյալ հայերի շնորհիվ հրաշքով փրկվել վերաձուլումից, որը լինելով երբնէ մեր իրականության մեջ առհասարակ հայ գրողի պատվին կանգնեցված առաջին գործը՝ այն այսօր էլ շարունակում է մնալ չգերազանցված գործ։

Դորպատից Հովհաննես Կարբեցուն ուղղված 1832 թ. մարտի 2-ի թվակիր նամակում Աբովյանը գրել է. «... Իմ տուն` Հայրենիք իմ, իմ վայելչութիւն` մեռանիլ վասն նորա ...»¹։ Իր տարաբախտ Հայրենիքին օգնելը իրոք որ միշտ մնաց, ինչպես ինքն է գրում` «վերջին նպատակ կենաց իմոց»։

Ահա այսպես ու ահա այն, ինչ վիձակվեց, Կ. Ձարյանի խոսքերով ասած, հայ գրականության «մեծագույն դյուցազներգակին», նրան, որ «հայ վերածննդի հայրն» էր (Ն. Ադոնց), նրան, որ «մեծերից մեկն» էր (Հ. Սահյան), նոր ժամանակներում առաջինը այն մարդկանցից, ով իր հայացքը հառել էր հեռուն՝ «Հայրենիքի սրտին ցրված կտորները գտնելու համար»² և հաստատելու, որ Հայաստան աշխարհը ունակ է «սեփական մեղեդիները հնչեցնելու»։ Նա՝ Աբովյանը՝ ուժեղ ու անձնվեր մարդը, ստեղծագործողը, հանձարը։ Նա՝ Աբովյանը, ում սիրտը, իր իսկ բառերով ասած, բաղկացած էր «միայն անբուժելի վերքերից»³։

<sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 144։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Չարյան Կ.,** Նավատոմար, Երևան, 1999, էջ 91։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Աբովյան Խ.,** Երկերի լիակատար ժողովածու, հ. 10, էջ 241։

#### Artsrun Avagyan, Khachatur Abovyan - Three Periods of Life, Three Environments

The following article represents the life of one of the writers of Armenian enlightenment and national promoters Khachatur Abovyan, particularly the three periods of his life – in Yerevan, Tiflis and Dorpat. It mainly covers educational, moral, political, religious and national interrelations in these environments that were directly connected with the writer's outlook, depiction and the fields of his activity.

The article develops the following idea – in Dorpat Abovyan's education was full of scientific high standards and comprehensiveness.

For fulfilling his plans in his motherland and Caucasus Abovyan had chosen European standards and had done his best to esdicte from an Armenian mental wretchedness, spiritual and national poverty which was the result of foreign yoke that had lasted for centuries. However, the ignoramus environment had always hindered and persecuted him; it had always forbidden the appliance of new methods at schools as well as the spread of enlightenment and advanced education at wider national levels. Abovyan was and still remains innovator and founder of Armenian new literature, the spreader of the seeds of national independence and the ardent supporter of ashkharhabar (new Armenian language) language, and, finally, the leader of Armenian people to the way of civilization and unity.

#### ԱՐԵՎՄՏԱՀԱՅԵՐԵՆ. ԽՆԴԻՐՆԵՐ ԵՎ ՀԵՌԱՆԿԱՐՆԵՐ

**Բանալի բառեր** – արտալեզվական գործոններ, արևմտահայերենի որակավորման դասընթացներ, լեզվական նորմ, ամառային դպրոց, արևելահայերեն, լեզվի պահպանում, լեզվական նահանջ, հայերեն կրթություն ստանալ, հայաշատ համայնքներ, ընթերցանության պակաս, գերիշխող լեզու, լեզվական որակ

Արդի հայերենագիտության մեջ և այլուր գրական արևմտահայերենի մշակման և պահպանման խնդիրների նկատմամբ ուշադրությունն աննախադեպ է։ Եվ դա ունի հիմնավոր պատձառներ։ Արևմտահայերենը հայտընվել է ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի «վտանգված լեզուներ»-ի ցանկում. այն աստիձանաբար դադարում է ընդհանուր հաղորդակցման լեզու լինելուց հենց սփյուռքահայերի համար։ Տարբեր հաշվարկներով՝ հայկական սփյուռքում արևմտահայերենով հաղորդակցվում է ընդամենը 1.7-2 մլն մարդ։ Օրեցօր նվազում է նաև այդ թիվը։ Պատձառը, սակայն, մեզ բաժին ընկած ձակատագրի ու մեր լեզվի յուրահատուկ պատմության մեջ չէ միայն։ Համաշխարհայնացման արդի պայմաններում հայրենի հողից տարագիր եղած հանրության համար, երբ վերջինս անմիջական ու առանձնաբար սերտ կապի մեջ չէ բնաշխարհի հետ, երբ օտար միջավայրը և արտաշխարհի հասարակական ու քաղաքական զարգացումները գնալով դառնում են պարտադրող, ազգային լեզվի ու մշակույթի պահպանությունը դառնում է դժվարին խնդիր։

Խնդրի լուծումը նախ և առաջ ենթադրում է պատձառների հետևողական և մանրակրկիտ ուսումնասիրություն, ապա նաև գործունեության իրական և հստակ ծրագրի մշակում։ Հարցի վերաբերյալ մեր դիտարկումները հանգել են հետևյալին։

**Արևմտահայերենի նահանջի հիմնական պատձառները։** Գրական արևմտահայերենի այսօրվա վիձակը հուսադրող քիչ բան ունի։ Զարգացման հեռանկարներն առավել քան անորոշ են։ Հայկական սփյուռքի պայմանները գնալով լեզվի համար դառնում են աննպաստ և անհեռանկար։ Արևմտահայերենը ցավալիորեն նահանջում է։ Պատձառները բազմազան են։

Նահանջի առաջին և հիմնական պատձառներից մեկը **Մփյուռքում լեզվի** պահպանումն ու զարգացումը ղեկավարող կենտրոնի չգոյությունն է։

Աշխարհի տարբեր կողմերում սփոված հայությանը ընդհանուր գաղափարի շուրջ համախմբելը դժվարին գործ է։ Բայց այդ գործը երիցս դժվար է, երբ խոսքը վերաբերում է լեզվին։ Կենտրոնը պիտի ուղղություն տար, հա-

մախմբեր ուժերը լեզվական մեկ և նույն նպատակի շուրջ. այն է՝ կազմակերպել արևմտահայերենի պահպանման ու մշակման գործը։ **Մփյուռքը դժբախտությունն ունեցավ այդպիսի կենտրոն երբևէ չունենալու**։ Եղան անհատներ՝ գործի ու գաղափարի նվիրյալներ՝ Լևոն Շանթ, Արսեն Ղազիկյան, Շավարշ Նարդունի, Հակոբ Օշական, Ձարեհ Մելքոնյան, Պետրոս Հաձյան։ Այսօր էլ կան ու գործում են շատերը՝ Լիբանանում՝ Անդրանիկ Կռանյան, Արմենակ Եղիայան, Կարո Առաքելյան, Հունաստանում՝ Հարություն Քյուրքձյան, Միացյալ Նահանգներում՝ Հովսեփ Նալբանդյան, Սիրիայում՝ Հակոբ Չոլաքյան և ուրիշներ։ Անհատական այդ ջանքերը, սակայն, այդպես էլ չդարձան հավաքական ուժ, չվերածվեցին նպատակային և համախումբ գործունեության։

«Հսկիչ» կեդրոնի մը» բացակայությունը Պետրոս Բեդիրյանը համարում է արևմտահայերենի «գոյութեան ու զարգացումի ձամբուն վրայ եղած մեծագույն խոչընդոտներից մեկը. «Այս բոլորին ուղղակի հետեւանքը կ՚ըլլայ անհատական ձաշակներու թելադրութիւնը,- գրում է նա,- քիչ թէ շատ դասական կրթութիւն ստացած մէկը, վստահ իր գիտելիքներուն, կը տրուի կարծել թէ ի՛ր գիտցած Հայերէնը ձիշդ է, ընդունելի, եւ այլն։ Թող որ վերը յիշուածներու (Օշականներ, Թեքեյաններ, Շահնուրներ, Վահե-Վահյաններ և այլք – Յու. Ա.) աշակերտներուն շարքերն ալ օրէ օր կը նոսրանան, եւ ասպարէզը բնականաբար կը մնայ հայերէնի ուծացող դասաւանդութեանց հետեւած մարդոց»¹։

Արևմտահայերենի նահանջի երկրորդ հիմնավոր պատձառը հայերենով կրթություն ստանալու անհեռանկարն է։ Հայերենով բարձրագույն կրթություն ստացած հայ երիտասարդը այսօր Սփյուռքում իր կեցության խնդիրները լուծելու մեծ դժվարություններ ունի, հետևաբար խուսափում է այդ կրթությունն ստանալուց։ Սփյուռքի հայագիտական միակ բարձրագույն հաստատության՝ Բեյրութի Հայկազյան համալսարանի հայերենագիտության բաժնում ամեն տարի ուսանելու է գալիս ընդամենը մեկ-երկու հայուսանող։ Սփյուռքահայ մտավորականների զավակներն այսօր գերադասում են կրթություն ստանալ ոչ թե Երևանի պետական համալսարանում, այլ եվրոպական բուհերում։ Մինչդեռ ընդամենը երեք-չորս տասնամյակ առաջ պատկերը բոլորովին այլ էր. 1960-1990-ական թվականներին Հայաստանի տարբեր բուհերում անվձար ուսում են ստացել ավելի քան 1000 սփյուռքահայ ուսանողներ։

Երրորդ պատձառը կամ գործոնը երբեմնի հայաշատ և կենսունակ համայնքների աստիձանական տարրալուծումն է։ 1950-1960-ականների պատերազմական գործողությունների և վերջին տարիների ռազմական ու սոցիալական խժդժությունների հետևանքով ծանր հարվածներ կրեցին **Եգիպ-**

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Պետիրեան Պ.,** Եկէք ձիշդ խօսինք ու գրենք, Պոստոն, 1993, էջ 6։

**տոսի** և **Իրաքի** հայերը։ Երբեմնի հայաշատ համայնքները խեղձացան, սփովեցին աշխարհով մեկ, թուլացավ կապր արմատների հետ։

**Լիբանանը** վերջին տասնամյակներին կորցրեց իր երբեմնի գերակայությունը Սփյուռքում։ Հայկական սփյուռքը զրկվեց սնուցող ու կենսունակ հզոր երակից, բայց մանավանդ ոգեշնչող կենտրոնից։ 1975 թ. ծայր առած քաղաքացիական պատերազմը սկիզբ դրեց մինչև օրս շարունակվող արտագաղթի. հայության քանակը էապես նվազեց՝ 150.000-ից հասնելով 60.000-ի, պակասեց դպրոցների թիվը՝ 60-ից իջնելով 28-ի, աշակերտների թիվը՝ 25.000-ից՝ 7000-ի։ Ըստ որում, Լիբանանում դպրոցահասակ հայ երեխաների թիվը այսօր հաշվվում է մոտ 14.000, բայց հայկական դպրոց է հաժախում նրանց միայն կեսը՝ 7.000-ը։ Եվ սա այն դեպքում, երբ ամենահեռավոր հայկական դպրոցը ընդամենը կես ժամվա ձանապարհի վրա է¹։

Միրիայի իշխանությունների և այսպես կոչված զինված ընդդիմության միջև շարունակվող պատերազմի պատձառով ծանր կացության մեջ հայտնվեց Սիրիո հայկական գաղութը։ Երբեմնի 80.000-անոց շեն համայնքից այսօր գրեթե խլյակներ են մնացել (ընդամենը մեկ տասնամյակ առաջ Սիրիայում գործող հայկական դպրոցների թիվը երեք տասնյակից ավելի էր)²։ Սիրիահայերից շատերը (մոտ 12.000) Հայաստան եկան. հայրենիքում ապաստանած սիրիահայ աշակերտների թիվը անցնում է 1000-ից։ Մյուսները գաղթեցին Լիբանան և այլուր։ Շատերը հանգրվանեցին նախկին Խորհրդային Միության տարածքում՝ վերջնականապես խզելով կապը արևմտահայ արմատների հետ։

Նահանջում է նաև Ստամբուլը՝ արևմտահայ մշակույթի երբեմնի հզոր կենտրոնը։ Ըստ սոցիոլոգիական հարցման արդյունքների՝ ներկայումս արևմտահայերենով հաղորդակցվում է պոլսահայերի ընդամենը 18%-ը³։ Նվազում է նաև հայկական կրթօջախներում սովորող աշակերտների թիվը։ 1972-1973 ուսումնական տարում Ստամբուլում գործել է հայկական 32 վարժարան՝ 7.366 աշակերտով։ 2009-2010 ուսումնական տարում վարժարանների թիվը իջել է 16-ի. կեսից ավելի չափով պակասել է աշակերտների թիվը՝ հասնելով 3.029-ի⁴։ Ֆինանսական խնդիրների և աշակերտների թվի նվազման պատձառով փակվել են նաև մի շարք մասնավոր

 $<sup>^1</sup>$  Տե՛ս Հայկական ինքնության խնդիրները 21-րդ դարում. Գիտաժողովի նյութեր, Երևան, 2013, էջ 30-35։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս **Հարությունյան Ն.**, Լիբանանի և Սիրիայի հայկական դպրոցները, Երևան, 2002, էջ 205-206։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sե´u «21-րդ ԴԱՐ», Երևան, 2011, թիվ 4, (38), էջ 47:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Վիձակագրական այս տվյալները հեղինակը վերցրել է Պոլսո Հայոց պատրիարքարանից, Ուսուցչական միությունից և «կարգ մը վարժարաններէն»: Տե՛ս **Գույումձեան Մ.**, Ակենարկ մր ստամպուլահալ վարժարաններու իրականութեան, Ստամպուլ, 2010, էջ 51:

վարժարաններ` Պերպերեան, Տայեան, Տիպար կրթարան (Սուլթանյան), Պեզազյան, «Նոր դպրոց» և այլն ¹։

Լեզվական նահանջի հիմնավոր պատճառ է նաև Սփյուռքի հայ երիտասարդության շրջանում ընթերցանության և հայերենի նկատմամբ հե**տաքրքրության մեծ պակասը։** Ավելորդ չեմ համարում այս հարզի առիթով հիշեցնել հայ սփյուռքի ձակատացրով մտահոգ լիբանանահայ մտավորական գործիչ Արմենակ Եղիայանի տագնապը. «Նոյն այս լիսնամեակին էր, որ արևմտահալերէնը կորսնցուց իր հիմնական նեցուկներէն ընթերցասիրութիւնը ևս՝ թէ՛ հրապարակագրական, թէ՛ գեղարուեստական առումով։ Կարգ մր հաշիւներ ու վկալութիւններ գոյց կու տան, որ Լիբանանի մէջ 60ական թուականներուն լիբանանահայ մամուլը` իր չորս օրաթերթերով, գրական երկու շաբաթաթերթերով և երկու ամսագրերով, չհաշուած տարեգիրքերը, պարբերաթերթերն ու պաշտօնաթերթերը, միասնաբար լոյս կր տեսնէր աւելի քան 20.000 տպաքանակով և լամառօրէն կ'րնթերցուէր աւելի թան 100.000 հայու կողմէ։ Այս ընթերգողները ընդհանրապէս չափահասներ էին, 18-20-ը անցածներ, որոնց համար ընթերցումը իրենց ուսումին շարունակութիւնն էր և կը լրացնէր անոր բացը։ Ասոր վրալ պէտք է աւելցնել ընթերցումը գրական և այլ բնոյթի, լատկապէս թարգմանական երկերու, որոնց տպաքանակը միջին հաշուով 2-3 հացար էր և լաձախ կը կրկնուէը. Ա. Ծառուկեանի «Թուղթ առ Երևան»-ը մինչև 60-ականները ունեցած է 12 հրատարակութիւն։ Արդի սերունդները անոր անունն իսկ չեն գիտեր»<sup>2</sup>։ Այսօր լիբանանահայ պարբերաթերթերի ընդհանուր տպաքանակը չի անցնում 5 հազարր, և եղածն էլ դժվարությամբ է իրացվում։

Արևմտահայերենի նահանջի գլխավոր պատձառներից մեկը **Սփյուռջում** լեզվի մասնագետների պակասն է։ Ավելի ստույգ՝ հայերենագիտական բարձր որակի չգոյությունը։ «Կարելի չէ աչք գոցել. Սփիւռքի մէջ, ներկայիս, սով է Հայերէնի ուսուցիչներու, աւելի մեծ սով՝ ձիշդ արեւմտահայերէնի տիրապետող ուսուցիչներու»³։ Սփյուռքը բոլոր ժամանակներում էլ ունեցել է այդ պակասը։ Սակայն վերջին շրջանում զանազան հաստատությունների փակումը (Մելքոնյան վարժարան, Նշան Փալաջյան ձեմարան, որը հիմնադրվել է 1929 թ. և ունեցել բեղմնավոր գործունեություն, Համազգային հայագիտական բարձրագույն հիմնարկ և այլն), հայեցի կրթության նկատմամբ աձող անհետաքրքրությունը, նվիրյալների մի ամբողջ սերնդի՝ ասպարեզից հեռանալը ստեղծեցին ծանր կացություն։ Սիրողական մակարդակով ուսուցումը, դասագրքերի պակասը, նյութական սղությունը և մի շարք այլ հանգամանքներ դժվարացնում են մայրենիի դասավանդումը։ Տակավին 1960-ական թվականներին Հայաստանի սփյուռքահայերի հետ մշակութային կա-

<sup>1</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 26։

<sup>3</sup> **Պետիրեան Պ.,** նշվ. աշխ., էջ 6։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս Հայկական ինքնության խնդիրները 21-րդ դարում, էջ 34-35։

պերի կոմիտեն կազմակերպում էր սփյուռքահայ ուսուցիչների որակավորման ամենամյա դասընթացներ. յուրաքանչյուր տարի մոտ 50 ուսուցիչ մասնակցում էր օգոստոսյան խորհրդակցությունների և կամընտրական դասընթացների։ Վերջին երկու տարիներին Սփյուռքի նախարարության կազմակերպած ամառային դպրոցի դասերին արևմտահայ ուսուցիչների մասնակցության չափը (տարեկան 3 կամ 5 ուսուցիչ) շատ հեռու է գոհացուցիչ լինելուց։ Արևմտահայերենի վրա գնալով մեծանում է գերիշխող լեզուների ազդեցությունը. խոսքը մասնավորապես անգլերենի մասին է։ Այս լեզվից ոչ միայն գրական արևմտահայերենին են անցնում առանձին ոձեր ու ձևեր, այլև նրա ուժեղ ազդեցությամբ էապես աղավաղվում է կենդանի խոսակցական հայերենը։ Սփյուռքահայի խոսքում սովորական են դառնում անգլերենով համեմված արտահայտությունները՝ մեկ քանի խոսք չենջ ըրինք, օթոս փարքինգրի, աքսիդանի մեջ ինկեր էի, ֆրիվեյը էքզիթ ըրի, մյուզիք կը լսեի։ Դա խզում է առաջ բերում արևմտահայերենի խոսակցական և գրական տարբերակների միջև, որը և խաթարում է լեզվի բնականոն զարգացումը։

Հիմնավոր պատձառ է նաև զուտ լեզվական գործոնը. վտանգված է արևմտահայերենի լեզվական որակը։ Նշված արտալեզվական գործոնները և
լեզվական մի շարք այլ հանգամանքներ պատձառ դարձան արևմտահայերենի՝ երբեմնի կոկիկ ու հղկված գրական լեզվի նկարագրի աղավաղումին։
Նորմավորման շրջանից ի վեր՝ XX դարասկզբից սկսած, գրական արևմտահայերենը երբեք այսքան «լքուածութեան ու անտիրութեան մատնուած» չի
եղել։ Արտասանական զուգաձևերի բազմազանություն, երկակի ուղղագրություն ունեցող բառերի առատություն, էական խզում արտասանության և
ուղղագրության կանոններում, օտար բառերի տառադարձության անորոշ ու
բարձիթողի վիձակ, ամենաթողություն քերականական տարբերակների գործածության մեջ, պարբերական մամուլի լեզվի անվերահսկելի կացություն.
այս բոլորը միասին գրական արևմտահայերենի բախտը համառորեն մղում
են դեպի զարգազման տխուր անհեռանկար։

Արևմտահայերենը 2010 թ. ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի կողմից ձանաչվեց **վերջնակա-նապես վտանգված լեզու**։ Զանց եմ առնում հետնաբեմերում քննարկվող շարժառիթները։ Բայց ուզում եմ հիշել, որ այդ կարգավիձակում հայտնված լեզուները բնութագրվում են հատկանիշներով, որոնք, մեղմ ասած, տագնապ են հարուցում. այդ լեզուն երեխաները այլևս տանը չեն սովորում ու չեն գործածում որպես մայրենի լեզու, էապես նվազում է լեզուն կրողների բացարձակ թվաքանակը, ընկնում է վտանգված լեզվի կենսունակությունը, դժվարանում է միջսերնդային փոխանցումը, անկում են ապրում լրագրողական և վարչական կիրառությունները, զգալիորեն պակասում է այդ լեզվով հրատարակվող գրականությունը¹։

 $<sup>^1</sup>$  St  $\rm \dot{u}$  http://azbarez.com/83944/western-armenian-in-peril-unesco%E2%80%99s-recognition-and-the-question-of-contemporary-literature-in-the-exilic-language/

Արևմտահայերենի պահպանման հեռանկարը։ Կարելի է նշել արևմտահայերենի նահանջի նաև այլ նշաններ։ Սակայն կարծում եմ, որ ասվածը արդեն իսկ վկայում է, որ արևմտահայերենի պահպանման համար այսօր աննախադեպ ծանր պայմաններ են ստեղծվել Սփյուռքում։ Այս պարագաներում արևմտահայերենը կենդանի պահելու հիմնական կենտրոնը մնում է Հայրենիքը։

Վերջին երկու տասնամյակում Հայաստանում մեծ աշխատանք է կատարվել այդ ուղղությամբ. ստեղծվել են արևմտահայերենի դասագրքեր ու ձեռնարկներ, հրատարակվել է արևմտահայերենի նոր բառարան, արևմտահայերենին վերաբերող թեմաներով պաշտպանվել են տասնյակից ավելի ատենախոսություններ, մի շարք բուհերում բազվել են արևմտահայերենի ուսուցման դասընթացներ, ԵՊՀ-ում հիմնարկվել է սփյուռքագիտության ամբիոն, որի ուսումնական ծրագրում առանձնահատուկ տեղ ունեն արևմտահայերենի ուսուցումը և ուսումնասիրությունը, նույն ամբիոնում ամենայն հավանականությամբ այս տարվանից կգործի սփյուռքահայ ուսուցիչների համար նախաձեռնված արևմտահայերենի երկամյա ուսուցման ծրագիրը, ընթացրի մեջ է Սփյուռթի համար արևմտահայերենի միասնական դասագրքի ստեղծման գործը, ՀՀ ԳԱԱ Հր. Ամառյանի անվան լեզվի ինստիտուտում բացվել է արևմտահայերենի ուսումնասիրության բաժին, երկու տարի է՝ ԵՊՀ-ին կից սփյութթահայերի համար գործում է Ամառային դպրոցը՝ արևմտահալերենի արագացված ուսուցման ծրագրով։ Կարելի է շարունակել թվարկումների այս շարքը։ Բայց անելու դեռ շատ բան կա, ինչպես, օրինակ` Մփյուռքի հանրալեզվաբանական վիձակի հետազոտություն, տարբեր տիպի բառարանների ստեղծում, ուսանողների փոխանակում ու փոխայցեյություններ, երկլեզվյան դասագրքերի ստեղծում և մանավանդ Սփյուռքում արևմտահայերենը որպես երկրորդ լեզու ուսուցանելու փորձի տարածում և այլն։ Վերջին շրջանում արևմտահայերենի պահպանման և մշակման համատեքստում հաձախ է խոսվում մեր գրական լեզվի երկու տարբերակների՝ արևելահայերենի և արևմտահայերենի մերձեցման մասին։ Հարցր քննարկման առարկա է եղել դեռևս գրական աշխարհաբարի նորմավորման շրջանում։ Հնչել են տարաբնույթ կարծիքներ ու առաջարկներ՝ հաձախ իրարամերժ։

XIX դարի վերջին Մանուկ Աբեղյանը Էջմիածնի «Արարատ» պարբերաթերթի էջերում հանդես եկավ առաջարկներով։ Երկու գրականների միության խնդիրը որակելով չափազանց կարևոր ու անհրաժեշտ՝ նա միացումը հնարավոր էր համարում միայն քաղաքական մեծ հեղաբեկումների կամ «մի ուրիշ նշանաւոր հանգամանքի» դեպքում<sup>1</sup>։ Հետևաբար նրա առաջարկները ուղղորդվեցին միայն երկու գրականների մերձեցման խնդրին։ Դրանք, սա-

 $<sup>^1</sup>$  Sե´u **Աբեղեան Մ**., Մեր երկու գրական լեզուի միութեան խնդիրը, «Արարատ», 1897, թիւ 9-10, էջ 424-431, թիւ 11-12, էջ 494-503։

կայն, մնացին թղթի վրա՝ ընդամենը հարուցելով արևմտահայ հատվածի մեծ դժգոհությունը, քանի որ արևելահայ երիտասարդ լեզվաբանը զիջումներ էր պահանջում միայն արևմտահայերենից։ Բացի այդ, Աբեղյանի առաջարկություններում չափազանց մեծ էր նորմավորող մասնագետի միջամտության չափը՝ մի բան, որ սկզբունքորեն հակասում է լեզվի բնականոն զարգացման օրինաչափություններին։

Հարցը լուրջ քննարկումների առարկա դարձավ XX դարասկզբին արևմտահալ պարբերական մամուլի էջերում («Անահիտ» (Фարիզ), «Արևելը» (Ч. Պոլիս), «Բլուզանդիոն» (Կ. Պոլիս) և այլն)։ 1911 թ. Պոլսի «Ազատամարտ» շաբաթաթերթը հանդես եկավ հարցարանով՝ «Հայ գրական լեզուի խնդիրը» խորագրով, որի հիմնական հարցադրումը վերաբերում էր արևելահայերենի և արևմտահայերենի փոխհարաբերությանը։ Հարցը ձևակերպված էր այսպես՝ «Բանաւոր (այստեղ՝ տրամաբանական – 3ni.  $U_i$ ) եւ պատեհ կր գտնէ $^{\circ}$ թ ձուլում մը՝ Արեւելեան եւ Արեւմտեան աշխարհաբարներու միջեւ եւ ի՞նչ պայմաններով։ Եթէ կր մերժէթ այդ գաղափարդ, ի՞նչ են ձեր պատձառաբանութիւնները»<sup>1</sup>։ Հարցարանին արձագանքեցին շատերը՝ շուրջ երկու տասնյակ մտավորականներ, թաղաքական և հոգևոր գործիչներ՝ Արշակ Չոպանյան, Դանիել Վարուժան, Ղազարոս Աղայան, Վրթանես Փափազյան, Հովհաննես Գազանձյան, Ռուբեն Զարդարյան, Ալեքսանդր Շիրվանցադե, Արտաշես Հարությունյան, Հակոբ Քյուֆեձյան (Հակոբ Օշական), Բաբգեն Եպիսկոպոս, Միթայել Վարանդյան, Կարապետ Բասմաջյան, Ստեփան Լիսիցյան և ուրիշներ։ Հնչեցին հստակ և իրատեսական գնահատումներ։ Եղան նաև փոխադարձ մեղադրանքներ և անձիշտ հարցադրումներ։ Հայտարարվեց, օրինակ, որ լեզուն մեզանում պառակտված է, «բաժանուած է խորթ, հակամարտ հատուածների» (689), որ արևմտահայերենը չի կարող ինքնուրույն քաղաքակրթության լեզու դառնալ, և որ «արեւմտեան հայերու գրական սկզբնաւորութիւնը ...բնաշխարհիկ աղբիւրէն չբևեզաւ» (403)։ Այլ տեսակետի կողմնակիզները, սակայն, մերձեցումն ու ձույումը անհրաժեշտ համարեցին արևմտահայերենի դրական ներգործությունը արևելահայերենի վրա ապահովելու համար, քանի որ «անձիշդ կերպով «Արեւելեան» անունը կրող մեր թոլլ, մեղկ, անջիղ – հետեւաբար իսկապէս Արեւելեան - գրականութիւնը պէտք ունի «Արեւմտեան» կոչուած ցնցող, հուժկու, և՝ եթէ կարելի է ըսել՝ առնական գրականութեան պատուաստման» (626)։ Իրավացիորեն նկատվեց, որ որևէ մերձեցում, առավել ևս ձույում արհեստականորեն կամ մի քանի անհատների կամքով չի կարող կատարվել. «Լեզուական երեւոլթները անկախ են փափաքներէ, կամայականութիւններէ» (Ա. Հարությունյան, 15)։ Դա պետք է լինի «քաղաքական հանգամանքների բարեհաջող փոփոխութեամբ և երկար ժամանակի ընթացքում» (Ղ. Աղայան, 746)։ Հարցի լուծման

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Ազատամարտ», Կ. Պոլիս, 1911, էջ 626: Այս պարբերաթերթից հղումները կտրվեն շարադրանքում. փակագծերում կնշվի միայն էջը:

մեջ առաջնային նշանակություն տրվեց նաև տնտեսական գործոնին։ «Մի շոգեկառը,– գրում է Միթայել Վարանդյանը,– Ղարսիզ Էրզրում, Իգդիրիզ դէպի Վան՝ աւելի գործ կր կատարէ լեզուների միացման տեսակէտից, քան մեր բոլոր գրագէտների բաղձանքները։ Մերձեցումը, ձուլումը անխուսափելիօրէն կը կատարւի, երբ քաղաքական լարաձուն ազատութիւնների շնորհիւ, առեւտրական ու արդիւնաբերական յարաբերութիւնները Ռուսահայի ու Թիւրքահայի միջեւ հետզիետէ կր կենդանանան, կ'աձի նաեւ մտաւոր հաղորդակցութիւնը, շփումը երկու տարբեր լատուածների միջեւ» (692)։ Ա. Շիրվանզադեն, անդրադառնալով հարցադրմանը, նշում է. «Թողնենք, որ երկու բարբառներն էլ զարգանան անկախ և ազատ։ Ապագան ինքը կ'որոշի նրանց ձակատագիրը» (781)։ «Լեցուները կ'ապրին մեր հասողութենէն ազատ,– նկատում է Հակոբ Օշականը,– ...Ձուլում մր ոչ կարելի է, ոչ ալ փափաքելի։ ...Միացումի այդ անկարելիութիւնը երբեք վրդովիչ այ չէ։ Երկու բարբառները իրարմէ զանազանող տարբերութիւնը այնքան թեթեւ է, որ գրագէտներուն ինքնատպութիւնը կը բաւէ այդ անջրպետը լեցնելու։ Ահարոնեանը կը սիրենը, վասն զի իր մէջ գրական կարգ մը գեղեցկութիւններ նոյն իսկ մութի մէջ կը թողուն լեզուական լարդարումը։ Շիրվանցադեի խառնակ լեզուն անգամ հաձոլքով կր ներենք իրեն, վասն զի իր գրքերը մեծ չափով գրականութեան շահեկանութիւնը ունին։ Ու կր հաւատամ թէ Պոլսահայերուն լաւագոյն գրողները կր հասկցուին ու կր սիրուին Կովկասի մէջ այ» (733-734)։ Եղան նաև փոխզիջումներով մեր լեզվի երկու տարբերակները իրար մերձեցնելու առաջարկներ (Վ. Փափազյան, Յ. Շահրիկյան)։

1911 թ. վերջին համարներից մեկում «Ազատամարտը» ամփոփեց բանավե՜մի արդյունքները։ Հարցադրման վերաբերյալ ընդհանուր կարծիքն այն էր, որ արևելահայերենի և արևմտահայերենի միացման և մեկ միասնական լեզվի ստեղծման հիմնական նախադրյալը քաղաքական հեղաբեկումներն են։ Խոսքը Հայաստանի արևելյան և արևմտյան հատվածների միացման մասին է։ Իսկ մերձեցումը հնարավոր է իրականացնել ոչ թե անհատների կամքով, այլ լեզվի բնականոն զարգացման ձանապարհով, որին ամենից առաջ նպաստելու է երկու հատվածների միջև տնտեսական, մշակութային և այլ կարգի հարաբերությունների ընդլայնումը։

Լեզվական այդ բանավեձից անցել է հարյուր տարի։ Խնդիրը ժամանակ առ ժամանակ նետվում է քննարկումների հրապարակ։ Տասնամյակները, սակայն, թե՛ քաղաքական և թե՛ զուտ լեզվական առումով, շատ բան չեն փոխել։ 1991 թ. տպագրված հոդվածներից մեկում ամփոփելով հայոց գրական լեզվի միասնության խնդրի վերաբերյալ իր դիտարկումները՝ Մ. Ասատրյանը հանգում է հետևյալ եզրակացությանը. «Արևմտահայերենը և արևելահայերենը փոխադարձորեն հասկանալի են, ուրեմն և նրանց գոյության փաստից ողբերգություն սարքելն անիմաստ է... հայ ազգային լեզվի միասնության խնդիրը սոսկ լեզվական հարց չէ, այլ միաժամանակ արտա-

լեզվական հարց է և կարող է լուծվել միայն քաղաքական փոփոխություններով կամ հեղաբեկումներով»<sup>1</sup>։

Լեզվական փոխազդեցությունների համար բարենպաստ պայմաններ են ստեղծվել վերջին տարիներին, քանի որ անհամեմատ ընդլայնվել են Սփյուռք-Հայրենիք կապերը։ Փոխազդեցության նշանները ակնհայտ են. արևելահայերենը մեծապես օգտվում է արևմտահայերենի բառապաշարից՝ իր բառային կազմը հարստացնելով հայերենի բառակազմական միջոցներով կերտված նորաբանություններով և կամ դուրս մղելով արդեն գործածության մեջ եղած օտար բառերը։ Իր հերթին արևմտահայերենը նկատելիորեն կրում է արևելահայերենի քերականական համակարգի ինչ-ինչ ազդեցություններ։ Թե ինչ չափով և ինչ ուղղությամբ կընթանան փոխթափանցումները, ցույց կտա ժամանակը։ Ի վերջո, մեր լեզվի երկու տարբերակների գոյությունը այսօր հաղորդակցման դժվարություններ չի ստեղծում. սփյուռքահայը առանձնակի դժվարությունը չունի հասկանալու արևելահայերեն, արևելահայերս էլ առանձնապես չենք դժվարանում ընկալելու արևմտահայ խոսքը։

Մի կողմ թողնելով հարցի հնարավոր կարգավորման այլևայլ ուղիների վերաբերյալ քննարկումները՝ ցանկանում եմ ուշադրություն հրավիրել Սփլուռքի մի կարևոր ձեռնարկումի վրա։ Կիլիկիո կաթողիկոս Արամ Առաջինի նախաձեռնությամբ վերջերս Լիբանանում ստեղծվել է «**Արևմտահայե**րենի պաշտպանության հանձնաժողով», որի կազմում ընդգրկված են շուրջ հիսուն ազգայիններ՝ Սփլուռքի գրեթե բոլոր գաղթավայրերից ու խավերից։ Հանձնաժողովը, ինչպես իրացեկվում է, գործելու է «մօտաւորապէս լեզուի ակադեմիայի կարգավիձակով»՝ նպատակ ունենալով վերացնելու կամ գեթ նվազեցնելու արևմտահալերենի զարգացումը կասեցնող խոչընդոտները<sup>2</sup>։ Հանձնաժողովում ընդգրկված չեն հայաստանաբնակ անդամներ։ Սակայն գործով մտահոգ հայաստանցիներս չենք կարող անմասն մնալ այս նախաձեռնումին։ Գործակցության հարմար միջոց կարող է լինել Հայաստանում նման մի հանձնախմբի ստեղծումը, որը, սերտ կապի մեջ լինելով հիշյալ հանձնաժողովի հետ, իր փորձառությամբ և մասնագիտական կարողություններով և կամ աջակցության այլ ձևերով մեծապես կնպաստի ընդհանուր գործին՝ արևմտահայերենի պահպանությանը, քանզի արևմտահայերենը ոչ միայն մշակութային հարստություն է, այլն ազգային ինքնության պահպանման կարևորագույն գործիք ոչ միայն Սփյուռքում, այլև Հայաստանում։

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Բանբեր Երևանի համալսարանի (ԲԵՀ), 1991, թիվ 3, էջ 104-105։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս Հայկական ինքնության խնդիրները 21-րդ դարում, էջ 40։

#### Yuri Avetisyan – Western Armenian: Problems and Perspectives

The present state of Western Armenian literary language is not encouraging. The prospects of development are more than uncertain. The Western Armenian language is painfully retreating. The non-existence of guidance from one centre, the lack of specialist teachers, the strong influence of dominant languages, the lack of reading habits of the younger generation of the Diaspora, the gradual decomposition of once prosperous communities (Lebanon, Syria and elsewhere), the endangered linguistic quality of Western Armenian and a variety of factors persistently lead the prospect for the development of Western Armenian to lack of any prospect. In these conditions the main haven of protection of the Western Armenian language remains Armenia. In recent decades much work has been done in this connection: dictionaries and textbooks have been published, courses of Western Armenian have been organized in the corresponding departments of universities, a specified number of hours have been spared for teaching Western Armenian in public schools, a summer school with an accelerated learning program attached to Yerevan State University has been opened for Diaspora Armenians, the scientific interest towards Western Armenian has substantially grown, etc. The expansion of Armenia-Diaspora relations has created favorable conditions for the convergence of the two versions of Armenian. Armenia-Diaspora cooperation is the main prerequisite for successfully crowning the protection of Western Armenian.

#### ՀԱՅ ՍՓՅՈՒՌՔԻ ՊԱՏՄՈՒԹՅԱՆ ՊԱՐԲԵՐԱՑՈՒՄԸ

**Բանալի բառեր** – Սփյուռք, գաղթաշխարհ, Հայաստանի Հանրապետություն, Խորհրդային Հայաստան, Ցեղասպանություն, ՀԲԸՄ, Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերություններ, հայրենադարձություն

### Մուտք. գաղթաշխարհից դեպի Սփյուռք

Մեր ուսումնասիրություններից մեկում¹ անդրադառնալով հայ գաղթաշխարհի պատմության պարբերացմանը՝ այն հասցրել ենք մինչև 1918 թ., երբ վերականգնվեց Հայաստանի քաղաքական անկախությունը։ Խնդիրն այն է, որ հայ պատմագիտության մեջ ընդունված է հայոց նորագույն պատմությունը հաշվարկել 1918 թվականից²։ Հիրավի, այդ թվականը նորագույն պատմաշրջանի սկիզբն է ոչ միայն հայոց, այլն համաշխարհային պատմության համար։

Հայ իրականության մեջ 1918 թվականը նոր էջ բացեց ոչ միայն հայրենիքում, այլն ի սփյուռս աշխարհի։ Մինչ այդ գաղութահայությունը զրկված էր հայրենի պետությունից, ավելին՝ հայրենիքը ոչ միայն չէր կարող որնեկերպ աջակցել աշխարհում սփռված իր զավակներին, այլն հենց ինքն օգնության կարիք ուներ։ Այսպիսով՝ 1918 թվականը նորագույն դարաշրջանի մուտքն էր հայ գաղթաշխարհի համար առաջին հերթին այն տեսակետից, որ ստեղծվել էր հայկական պետություն՝ դրանից բխող բոլոր ակնկալիքներով։

Այդ ժամանակ իրավիձակը մեծապես փոխվել էր հայ գաղթաշխարհում։ Ցեղասպանությունից փրկված հարյուրհազարավոր հայեր ցրվել էին աշխարհում՝ մի կողմից ավելացնելով վաղուց ի վեր գոյություն ունեցող գաղթավայրերի հայության թվաքանակը, իսկ մյուս կողմից՝ ստեղծելով նոր գաղթավայրեր։ Այդ ժամանակներից գաղթաշխարհը սկսեց կերպափոխվել (տրանսֆորմացվել)՝ գաղթավայրային իրականությունից անցում կատարելով դեպի աշխարհայացքային և կազմակերպական առումներով որակապես տարբերվող նոր մակարդակ՝ «սփյուռքյան ձևաչափ»։ Վերջինիս կարևոր բնութագրիչներն էին.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե´ս **Եղիազարյան Ա.**, Հայ գաղթաշխարհի պատմության պարբերացման փորձ, «Սփյուռքագիտություն», տարեգիրք, 2013, թիվ 2, էջ 3-28։

² Տե´ս **Հովհաննիսյան Պ.**, Հայ ժողովրդի պատմության պարբերացման հիմնահարցին նվիրված համաժողով, Պատմաբանասիրական հանդես (ՊԲՀ), 1993, թիվ 4, էջ 148-161։

- 1. հայրենի պետության` որպես աշխարհասփյուռ հայությանը միավորող գործոնի գոյությունը, որի արդյունքում սկիզբ առավ Հայաստանի Հանրապետություն-Հայ Սփյուռք (այսուհետև` Սփյուռք) հարաբերությունների փուլը,
- 2. Հայոց ցեղասպանությունից հետո գաղթաշխարհի հայության թվի գրեթե կրկնապատկման հետևանքով բազմաթիվ համայնքներում նոր իրավիձակի ձևավորումը,
- 3. ցեղասպանության հետևանքով հայրենիքը լքած հայության` քանակապես և որակապես ազդեցիկ դիրքի հասնելը գաղթաշխարհում, որի պատձառով Սփյուռքը սկսեց դիտարկվել գլխավորապես որպես Ցեղասպանության հետևանք¹,
- 4. համասփյուռքյան կազմակերպությունների գործունեության ընդարձակումը և աստիձանաբար նմանատիպ նոր կազմակերպությունների ստեղծումը, որը հետևանք էր վերոհիշյալ նոր իրողությունների պայմաններում հայությանը համախմբելու և ուղղորդելու պատմական անհրաժեշտության գիտակցման²,
- 5. 1920 թ. Հայաստանի Առաջին Հանրապետության խորհրդայնացումից հետո աշխարհասփյուռ հայության և հատկապես Սփյուռքի քաղաքական կազմակերպությունների նկատմամբ բացասական վերաբերմունքը և մի պահ նույնիսկ Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունների կողմից հարաբերությունների խզումն արտասահմանի հայության հետ, որը վերջինիս ստիպեց կենտրոնանալու սեփական կյանքի կազմակերպման հիմնախնդրի վրա՝ ձևավորելով հայկական համասփյուռքյան կազմակերպությունների ցանց։

Սփյուռքի պատմության պարբերացման համար կարևորագույն նախապայմանը Սփյուռքի և համապատասխան հասկացության ի հայտ գալու ժամանակաշրջանի Ճշգրտումն է։

Հ. Մելիքսեթյանը կարծում է, որ Սփյուռքը սկսել է կազմավորվել Առաջին համաշխարհային պատերազմից հետո, երբ հարյուրհազարավոր հայեր հայտնվել են հին գաղթավայրերում, վերջնականապես ձևավորվել 1920-ական թթ., և մեզանում շրջանառության մեջ է դրվել «Ցրոնք» կամ «Սփյուռք» տերմինը³։ Ի դեպ, նա համարում է, որ Սփյուռքի կազմավորումը տեղի է ունեցել Հայաստանում խորհրդային կարգերի հաստատմանը զուգահեռ։ Այդ

¹ Տե՛ս **Մելիքսեթյան Հ**., Հայրենիք-Սփյուռք առնչությունները և հայրենադարձությունը (1920-1980 թթ.), Երևան, 1985, էջ 49։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե´ս **Եղիազարյան Ա.**, Հայաստանի Առաջին Հանրապետության ղեկավարության հաստատումը Սփյուռքում. «Հոգևոր Հայաստան»-ի ստեղծումը (հայեցակարգային որոշ դիտարկումներ), «Հայ գաղթականությունը և Հայրենիք-Սփյուռք կապերը 1918-1985 թթ.» միջազգային գիտաժողովի զեկուցումներ, Երևան, 2011, էջ 48։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս **Մելիքսեթյան Հ.**, նշվ. աշխ., էջ 4։

ժամանակ սփյուռքահայության թվաքանակը հասնում էր շուրջ մեկ միլիոնի¹։

Կ. Դալլաքյանը գաղթաշխարհի «սփյուռքացման» գործընթացն ընդլայնում է Լոզանի խորհրդաժողովից (1923 թ.) մինչև 1931-1932 թթ. ընկած ժամանակահատվածը, երբ գաղթական հայությունը հիմնավորվեց տարբեր երկրներում, «թարմացրեց» գոյություն ունեցող ու մարող գաղթավայրերը և ձևավորեց ազգային հավաքական կեցություն՝ «Սփյուռք» ընդհանրական անվանումով²:

Ըստ էդ. Մելքոնյանի` հայ իրականության մեջ «Սփյուռք» հասկացությունը ծնունդ է առել 1920-ական թվականներին, երբ Հայոց ցեղասպանությունից փրկված հարյուրհազարավոր հայերը, զրկված հայրենիք վերադառնալու հնարավորությունից, ցրվեցին աշխարհում և, գիտակցելով կատարվածի ձակատագրական նշանակությունը, գաղթաշխարհն իր` որակապես այդ նոր փուլում սկսեցին անվանել Սփյուռը³։

Ամփոփելով վերոբերյալը` կարող ենք նշել, որ Սփյուռքի աստիձանական ձևավորումը տեղի է ունեցել Հայոց ցեղասպանությունից հետո, և 1920-ական թթ. հայկական իրականության մեջ հայտնվել է «Սփյուռք» հասկացությունը։

1918-1920 թթ. Հայաստանի առաջին հանրապետության իշխանությունները փորձ կատարեցին ամրապնդելու կապերը գաղթաշխարհի հայության հետ։ Սակայն հայկական անկախ հանրապետությանը վիձակված էր կարձատն գոյություն, և շուտով գաղթաշխարհի հայությունը ստիպված եղավ հարաբերություններ «կառուցել» հայկական նոր պետության՝ Խորհրդային Հայաստանի հետ, որի քաղաքական և ազգային առաջնահերթությունները սահմանվում էին Խորհրդային Միության իշխանությունների կողմից։ Ստեղծվեց նոր իրավիձակ, որն ուներ հետևյալ առանձնահատկությունները.

- 1. 1921 թ. գաղթաշխարհում հաստատվեցին Հայաստանի Առաջին Հանրապետության նախկին ղեկավարները, որոնք անմիջապես ձեռնամուխ եղան արտասահմանի հայության կյանքի կազմակերպման խնդրին,
- 2. հայկական քաղաքական կազմակերպություններն այդուհետև ստիպված եղան գործունեություն ծավալել բացառապես արտասահմանում,

\_\_

<sup>1</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 49-53։

² Տե´ս **Դալլաքյան Կ.**, Հայ Սփյուռքի պատմություն (համառոտ ակնարկ), Երևան, 2004, էջ 75։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե´u Дятлов В., Мелконян Э., Армянская диаспора: очерки социокультурной типологии, Ереван, 2009, с. 42-43. Տե´u նшև **Մելքոնյան Էդ.**, Սփյուռք, «Սփյուռք հանրագիտարան», Երևան, 2003, էջ 9:

- 3. ձևավորվեց որոշակի քաղաքական հակադրություն Խորհրդային Հայաստանի և արտերկրի հայության շրջանում գործող ամենաազդեցիկ կազմակերպությունների միջև,
- 4. արտերկրի հայության նկատմամբ Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունների վերաբերմունքը սկսեց մեծապես ածանցվել վերոհիշյալ կազմակերպությունների նկատմամբ դիրքորոշումից, որոնց գործունեությունը երկրում արգելված էր,
- 5. Խորհրդային Հայաստանի իշխանություններն արտերկրի հայության հետ հարաբերվելու համար 1921 թ. ստեղծեցին Հայաստանի օգնության կոմիտեն, որի գործունեությունը գաղթաշխարհում հաջողված համարել չի կարելի նշված հակադրությունների պատձառով։

Նոր իրողությունների պայմաններում Սփյուռքում տարերայնորեն սկիզբ առավ ինքնակազմակերպման գործընթացը, որի առաջնեկը 1921 թ. մի շարք հասարակական-քաղաքական կազմակերպությունների միավորման արդյունքում վերջնականապես ձևավորված Ռամկավար ազատական կուսակցությունն էր¹։

Այսպիսով` հնարավոր է վեր հանել նաև Մփյուռքի՝ որպես ազգային համակեցական միջավայրի ձևավորման որոշ էական առանձնահատկություններ։ Մփյուռքը, դատելով վերոհիշյալից, իրենից ներկայացնում էր գաղթաշխարհի` ընկերային և արժեքային առումներով որակապես նոր մակարդակ, որին բնորոշ էին.

- 1. հայրենիքի հետ խիստ սահմանափակ հարաբերությունների առկայությունը, որի պայմաններում արտերկրի հայությունը ստիպված էր ապավինել միմիայն սեփական հնարավորություններին,
- 2. արտերկրի հայության շրջանում համասփյուռքյան բնույթի կազմակերպությունների գործունեության ծավալումը,
- 3. այդ կազմակերպությունների շուրջ քաղաքական, մշակութային, կրթական, բարեգործական, երիտասարդական, լրատվական և այլ համասփյուռքյան կառույցների ցանցի ստեղծումը,
- 4. հայկականության պահպանության առավել ընդգրկուն միջավայրի ձևավորումը։

Կարևոր է նաև նշել, որ, ի տարբերություն գաղթաշխարհի, երբ տարբեր ընկերային ու արժեքային համակարգերում հայության գոյատևման և համարկման խնդիրների պարզաբանումը նախատեսում էր ի սկզբանե տարբերակված և առանձին մոտեցում, ապա սփյուռքյան իրականությունը, պայմանավորված համասփյուռքյան կազմակերպությունների շուրջ ձևավորված ազգային համակեցական միջավայրերի գոյությամբ, հայկականության պահպանության առումով նախնառաջ պահանջում է գլխավորապես ամ-

 $<sup>^{\</sup>rm l}$  St´u **Դալլաքյան Կ.**, Ռամկավար Ազատական Կուսակցության պատմություն (1921-1940), գիրք I, Երևան, 1999, էջ 13, 21:

բողջական դիտարկում։ Առավել կարևոր են դառնում ընդհանրական գործընթացները Սփյուռքում։ Այդ առումով առաջին հորիզոնականում Սփյուռքհամակեցության աշխարհագրական, էթնոժողովրդագրական, պատմական, մշակութային, հոգևոր-կրոնական և այլ հենքերի առկայության և դրանց պահպանման մակարդակի քննությունն է։ Եթե գաղթաշխարհի պարագայում բացակայում էր աշխարհագրական հենքը, ապա այժմ Սփյուռքը ստանում է նաև աշխարհագրական հենք՝ համաշխարհային սահմաններ։ Այդ սահմաններում որպես հայապահպանության գրավական են դիտարկվում համակեցության բոլոր հենքային արժեքները։

## Սփյուռքի պատմության պարբերացումը պատմագիտության մեջ

Մփյուռքի պատմության պարբերացումը հաձախ է դարձել ուսումնասիրողների ուշադրության առարկա։ Նրանք խնդրին անդրադարձել են տարբեր դիտանկյուններից և առաջարկել ուշագրավ պարբերացումներ։ Ստորև կանդրադառնանք դրանցից հիմնականներին։

- Կ. Դալլաքյանը կատարել է Սփյուռքի պատմության երկու կարգի պարբերացումներ՝ ելնելով Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների հիմնական զարգացումներից և Սփյուռքի պատմության հիմնական փուլերից։ Նա Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունները, առաջնորդվելով դրանցում առկա սկզբունքներով և կապերի աստիձանական ընդլայնման գործընթացով, բաժանում է հետևյալ ժամանակաշրջանների.
  - ա. երբ դրանց հիմքում դրված էր ազգային միասնության սկզբունքը, և շեշտադրվում էր էթնիկ նույնության հանգամանքը. առաջին շրջանը ընդգրկում էր 1920-ական թթ. առաջին կեսերն ընկած ժամանակաշրջանը,
  - բ. երբ հարաբերությունների հիմքում դրվեց դասակարգային շերտավորման սկզբունքը, և անհաշտ թշնամանք ձևավորվեց Սփյուռքի հայկական կուսակցությունների նկատմամբ։ Սկսվեց Սփյուռքի հիմնական հատվածի օտարման գործընթացը հայրենիքից։ Այս ժամանակաշրջանը տևում է 1920-ական թթ. երկրորդ կեսից մինչև 1960ական թթ. սկիզբը,
  - գ. երբ հարաբերությունների հիմքում դրված էր քաղաքական շերտավորման սկզբունքը։ Այս ժամանակաշրջանում, որն ընդգրկում է 1960ական թթ. սկզբից մինչև 1988 թվականը, Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունները հարաբերություններ են հաստատում Ռամկավար ազատական և Սոցիալ դեմոկրատ հնչակյան կուսակցությունների հետ՝ թշնամանք տածելով միայն Հայ հեղափոխական դաշնակցության նկատմամբ։ 1964 թ. ստեղծվում է Սփյուռքահայության հետ

- մշակութային կապի կոմիտեն, որն իրականացնում է ծավալուն գործունեություն,
- դ. երբ աստիձանաբար վերացվում են բոլոր տեսակի շերտավորումները, և ազատ հարաբերություններ են հաստատվում Հայրենիքի և Սփյուռքի միջև։ Այդ շրջանը սկիզբ առավ Սպիտակի երկրաշարժից հետո և շարունակվում է մինչ օրս¹։

Կ. Դալլաքյանը Հայրենիք-Սփյուռք առնչությունների 1918-1920 թթ. ժամանակաշրջանը չի ընդգրկել իր կազմած` Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների ժամանակագրության մեջ` այն ներկայացնելով ներածության կարգով։ Պատձառն այն է, որ նորանկախ Հայաստանի Առաջին Հանրապետության ղեկավարությունը ժամանակ չի ունեցել ծավալուն կապեր հաստատելու Սփյուռքի հետ` բավարարվելով միայն դժվարին դրության մեջ հայտնված հանրապետությանը Սփյուռքի օժանդակությունն ապահովելուն ուղղված քայլեր ձեռնարկելով²։

Դալլաքյանը փորձել է փուլերի բաժանել նաև բուն Սփյուռքի պատմությունը։ Ըստ նրա՝ ընդհանուր առմամբ կարելի է կատարել հետևյալ պարբերացումը.

- ա. գոյավորման փուլ (1920-ական թթ.), երբ գաղթաշխարհից անցում է կատարվում դեպի սփյուռքյան իրականություն,
- բ. ինքնահաստատման փուլ (1930-1950-ական թթ.), երբ կայանում է սփյուռքահայ կյանքը, և ձևավորվում սփյուռքահայության հավաքական կեցության միջավայրը,
- գ. զարթոնքի փուլ (1960-ական թվականներից մինչև մեր օրերը), երբ Սփյուռքում զարգացում են ապրել կրթությունն ու մշակույթը, ազգային-հոգևոր կյանքը և քաղաքական միտքը՝ ի դեմս Հայ դատի արդար լուծման համար մղվող պայքարի³։

Անտարակուսելի է, որ Կ. Դալլաքյանը Սփյուռքի պատմության պարբերացումը ներկայացնում է գլխավորապես Հայրենիք-Սփյուռք առնչությունների լույսի ներքո։ Թեն նա փորձ է կատարել փուլերի բաժանելու նաև Սփյուռքի պատմությունը՝ այնտեղ տեղի ունեցող հիմնական զարգացումների հենքի վրա, սակայն նրա մոտեցումն ակնհայտորեն թերի է, քանի որ Սփյուռքի պատմությունը բաժանելով գոյավորման, ինքնահաստատման և զարթոնքի փուլերի՝ հեղինակը դրանք հստակորեն ընդգծված ենթափուլերի չի բաժանել։ Ուստի խիստ ընդհանրական այդ բաժանումն էական հետևությունների հիմք լինել չի կարող։

Ուսումնասիրողներից Ա. Բադալյանը մասնավորապես անդրադարձել է Խորհրդային Հայաստան-Սփյուռք կապերի պատմության պարբերացման

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Դալլաքյան Կ.**, Հայ Սփլուռքի պատմություն, էջ 23-51։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե ՛ս նույն տեղում, էջ 22-23:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե ՛ս նույն տեղում, էջ 78, 132-151։

խնդրին։ Նրա կարծիքով՝ այդ կապերի պատմությունը կարելի է բաժանել երկու փուլի՝ 1921-1937 և 1945-1990 թթ.¹։ Առաջին փուլում Խորհրդային Հայաստանի ղեկավարությունը քայլեր է ձեռնարկել Սփյուռքի հետ առնչություններն առավել արդյունավետ դարձնելու համար, սակայն 1937 թ. խզել է կապերը նրա հետ²։ Խզման ժամանակաշրջանն ընդգրկում է 1937-1945 թթ., որից հետո Ի. Ստալինը մեղմացրել է վերաբերմունքը Սփյուռքի նկատմամբ։ Որոշվել է Սփյուռքի հետ կապերը կրկին դարձնել առավել արդյունավետ՝ հիմք ընդունելով հայապահպանությունը և Խորհրդային Հայաստանի քարոզչությունը³։

Մփյուռքի պատմության պարբերացմանը որոշ ընդհանուր գծերով անդրադարձել են նաև արտերկրում։

- Խ. Թոլոլյանը Սփյուռքի պատմությունը բաժանում է հետևյալ փուլերի.
- ա. 1923-1965 թթ.՝ վերականգնման կամ վերակառուցման փուլ, երբ գաղթաշխարհի հին ու նոր շերտերի ջանքերով աստիձանաբար ձևավորվում է Սփյուռքը, և հին կազմակերպություններից բացի՝ ստեղծվում են նաև նորերը,
- բ. 1965-1988 թթ.՝ մարտահրավերների փուլ, երբ Սփյուռքում տեղի ունեցող կերպափոխումները սկսում են վտանգել վերակառուցման ժամանակաշրջանի ձեռքբերումները և ազգային արժեքների ու մասնավորապես լեզվի պահպանության միջավայրը։ Միաժամանակ վերականգնվում են կապերը Խորհրդային Հայաստանի հետ։ Կարևորագույն խնդիրներից մեկը Սփյուռքում սկիզբ առած այսպես կոչված «սերունդների պայքար»-ն էր, որն արտահայտվում էր ի դեմս Հայոց ցեղասպանությունը վերապրածների ու Հայաստանի խորհրդայնացումից հետո հայրենիքից արտաքսվածների միջև գաղափարաբանական հակասությունների։ Այն առնչվում էր նաև Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունների նկատմամբ թշնամական կամ բարեկամական մոտեցումների առկայությանը,
- գ. 1988 թվականից մինչև մեր օրերն ընկած շրջափուլ, որը բնորոշվում է Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնումով և Սփյուռքի էլիտաների միջև մղվող պայքարով<sup>4</sup>։
- Խ. Թոլոլյանի պարբերացումը պարունակում է էական ընդգծումներ, որոնք օգնում են խորությամբ ըմբռնելու Սփյուռքի պատմության զարգացման մի շարք առանձնահատկություններ։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Բադալյան Ա.**, Խորհրդային Հայաստան-Սփյուռք կապերի պատմության փուլերը, «Հայ գաղթականությունը և Հայրենիք-Սփյուռք կապերը 1918-1985 թթ.» միջազգային գիտաժողովի զեկուցումներ, էջ 69-76։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 69-72։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 73-74։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sh'u **Tölölyan Kh.**, Elites and Institutions in the Armenian Transaction, Diaspora, A Journal of Transnational Studies, vol. 9, N 1, spring, 2000, pp. 107-136.

- U. Փեթթին առանձնացնում է Սփլուռքի պատմության երեք փուլ.
- ա. Հայաստանի Հանրապետության խորհրդայնացումից հետո մինչև 1960ական թթ. սկիզբը, երբ սփյուռքահայության մեջ գերիշխողը Խորհրդային Հայաստան ներգաղթի գաղափարն էր, որը փուլային տարբերակով իրականացվում էր խորհրդային իշխանությունների կողմից,
- բ. 1960-ական թթ. սկզբից մինչև Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնումը, երբ արտերկրի հայությունն ինքն իրեն համարում էր այլևս բնակության պետության մշտական բնակիչ, սակայն շարունակում զբաղվել ազգային խնդիրների լուծմամբ,
- գ. Հայաստանի քաղաքական անկախության շրջան, երբ սկսում է վերականգնվել ազգային միասնության (էթնիկ ընդհանրության) գաղափարը<sup>1</sup>։

Նման բաժանումը թեև հիմնվում է Սփյուռքի զարգացման ընթացքում տեղի ունեցած կարևոր իրողությունների վրա, սակայն ակնհայտորեն ամ-բողջական համարվել չի կարող։

Հետաքրքրական է նաև «Policy Forum Armenia» կազմակերպության «Հայաստան-Սփյուռք հարաբերություններ. անկախությունից 20 տարի անց» վերնագրով զեկուցման մեջ տեղ գտած` Հայաստան-Սփյուռք հարաբերությունների պատմության պարբերացումը։ Այն հանգում է հետևյալին.

- ա. նախապատերազմական փուլ (1920-1945 թթ.), երբ հայկական իրականությունը երկփեղկված էր, և տեղի էին ունենում «զուգահեռ» վերակառուցում կամ վերականգնում։ Այս փուլում Հայաստանում կառուցվում էր խորհրդային տիպի պետություն, իսկ Սփյուռքում ձևավորում էին հավաքական կենսագործունեության միջավայր, կառույցներ ու կազմակերպություններ,
- բ. հետպատերազմական փուլ (1945-1988 թթ.), երբ Սփյուռքը բաժանված էր երկու մասի` արտաքին ու ներքին։ Արտաքին Սփյուռքի հետ հարաբերությունները «կառուցվում» էին գաղափարաբանական հակադրությունների և ընդհանրությունների սկզբունքով, իսկ ներքին Սփյուռքն ամբողջությամբ ենթարկված էր խորհրդային ազդեցությանը,
- գ. 1988 թ. Ղարաբաղյան շարժմամբ Հայաստան-Սփյուռք հարաբերություններում սկզբնավորվում է նոր փուլ, որը կարելի է բնորոշել որպես հարաբերությունների վերականգնման շրջան, և որը ձգվեց մինչև 1991 թվականը,
- դ. անկախության փուլ, երբ Հայաստան-Սփյուռք հարաբերությունները կառուցվում էին «de jure» սկզբունքով $^2$ ։

 $<sup>^1</sup>$  Sh'u The Armenians. Past and Present in the Making of National Identity, ed. by Ed. Herzig and M. Kurkchiyan, New York, 2005, pp. 126-131.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'u Armenia-Diaspora Relations: 20 Years Since Indipendence, A Publication of Policy Forum Armenia, 2010, pp. 7-10.

Կարելի է նկատել, որ թեն սույն ստորաբաժանումը հիմնված է իրատեսական մոտեցումների վրա, սակայն դարձյալ ամբողջական չէ։ Մասնավորապես, անդրադարձ չկա այն կարևոր իրողությանը, որ 1991 թ. ի վեր Հայաստանի Հանրապետությունից հեռացած տասնյակհազարավոր հայերի հաստատումը զգալի տեղաշարժեր առաջացրեց Սփյուռքում՝ ազդելով նաև Հայաստան-Սփյուռք առնչությունների վրա։

Դատելով վերոհիշյալից՝ ակնհայտ է, որ Սփյուռքի պատմության պարբերացումը անհրաժեշտ է կատարել՝ մի կողմից ըստ բուն սփյուռքյան զարգացումների, իսկ մյուս կողմից՝ ըստ Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների բնույթի ու բովանդակության։ Ստորև փորձենք ընդհանուր գծերով ներկայացնել Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների և Սփյուռքի պատմության կարևոր իրադարձությունները, որոնց ընկալումը հնարավորություն կտա կատարել Սփյուռքի պատմության ամբողջական պարբերացումը։

# Հայրենիք-Սփյուռք առնչությունների հիմնական դրսևորումները՝ որպես Սփյուռքի պատմության պարբերացման հիմք

Ի տարբերություն հայ գաղթաշխարհի պատմության, երբ հիմնականում բացակայում էր հայրենի պետությունը, Սփյուռքի պատմության ամբողջ ընթացքն ուղեկցել է հայկական պետությունը։ Ուստի՝ եթե հայ գաղթաշխարհի պատմության պարբերացումն իրականացվում է իր իսկ հիմնական զարգացումների հենքի վրա, ապա Սփյուռքի պարագայում դրան պետք է հավելել նաև առնչությունները հայրենի պետության հետ։ Ավելին, 1918 թ. վերականգնված Հայոց պետականությունն անցել է երեք շրջափուլ՝ Առաջին Հանրապետություն, Երկրորդ կամ Խորհրդային Հանրապետություն և Երրորդ Հանրապետություն, որոնցից յուրաքանչյուրի ընթացքում Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունները միմյանցից որակապես տարբերվել են գլխավորապես փոխընկալման ասպարեզում։

Դատելով վերոհիշյալից` Սփյուռքի պատմության պարբերացումն իրականացնելիս հարկ է հաշվի առնել երկու փոխկապակցված իրողություններ` հայրենի պետության առկայությունը և հիմնական զարգացումները Սփյուռ-քում։

Առաջին տեսակետից Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունները XX դարում կարելի է բաժանել երեք հիմնական ժամանակաշրջանների՝ Առաջին Հանրապետության (1918-1920 թթ.), Երկրորդ կամ Խորհրդային Հանրապետության (1921-1991 թթ.) և Երրորդ Հանրապետության (1991 թվականից մինչև օրս)։

Առաջին ժամանակաշրջանը Հայաստանի Առաջին Հանրապետության կարձատև գոյության և նրա դիմակայած ծայրահեղ դժվարությունների պատձառով կարելի է բնութագրել որպես զուտ Հայրենիք-Սփյուռք հարաբե-

րությունների սկզբնավորման փուլ։ 1920 թ. պետության ղեկավարությունը, քննարկելով Արտաքին գործերի նախարարի զեկուցումը գաղութներում տարվելիք աշխատանքների մասին, որոշում է այդ նախարարության կազմում ստեղծել գաղութների բաժին՝ վերջիններիս «նյութական ու բարոյական ուժերը Հայաստանի օգտին օգտագործելու նպատակով»<sup>1</sup>:

Երկրորդ ժամանակշրջանը նշանավորվեց դեռևս առաջին փուլում նախանշված՝ գաղթականության ներգաղթի կազմակերպմամբ։ 1920-1930-ական թթ. տասնյակհազարավոր գաղթականներ տեղափոխվեցին Խորհըրդային Հայաստան։ Այդ ենթապարբերաշրջանում գաղթականության վերջին խումբը Խորհրդային Հայաստան տեղափոխվեց 1936 թ.²։ Սակայն 1937 թ. Խորհրդային Հայաստանում Հայկական բարեգործական ընդհանուր միության (այսուհետև՝ ՀԲԸՄ) գործունեության կասեցումով Խորհրդային Հայաստանի և Սփյուռքի միջև դադարեցվեցին բոլոր կապերը³։

Սփյուռքի պատմության կարևոր փուլերից մեկը Երկրորդ համաշխարհային պատերազմի տարիներին սփյուռքահայության օգնության կազմակերպումն էր Խորհրդային Հայաստանին։ Չնայած խորհրդային իշխանությունների կողմից մերժված լինելուն՝ Երկրորդ աշխարհամարտի տարիներին Սփյուռքի ուշադրության կենտրոնում մայր Հայրենիքն էր, որը դարձյալ կանգնած էր վտանգի առջև<sup>4</sup>։

1946-1949 թթ. սփյուռքահայության ներգաղթը («Մեծ հայրենադարձություն») կարևոր երևույթ էր Սփյուռքի կյանքում<sup>5</sup>։ Հասկանալի է, որ հայապահպանության հիմնական դրդապատձառն ու նպատակն առնչվում են հայության՝ հայրենիք վերջնական վերադարձին։ Ուստի շուրջ 90.000 հայերի ներգաղթը Խորհրդային Հայաստան<sup>6</sup> վկայությունն էր այն բանի, որ հայապահպանությունը հասել է գլխավոր նպատակին։ Չնայած դրան, այն զգալիորեն սրեց ներսփյուռքյան հակասությունները, մասնավորապես այդ գործընթացի նկատմամբ Սփյուռքի կազմակերպությունների դրական կամ բացասական վերաբերմունքի առկայության պայմաններում։ Այսպես թե այնպես, ստալինյան բռնապետության պայմաններում նույնիսկ գերնպատակի իրականացման գործընթացը չէր կարող միանշանակ արձագանքների արժանանալ սփյուռքյան իրականության մեջ<sup>7</sup>։ Ավելին, 1949 թ. ընդհատելով

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Մելիքսեթյան Հ.**, նշվ. աշխ., էջ 45։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 115։

³ Տե´ս **Մելքոնյան Էդ.**, Հայկական բարեգործական ընդհանուր միությունը Խորհրդային Հայաստանում 1923-1937 թթ., Երևան, 1999, էջ 167-169։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Մելիքսեթյան Հ.**, նշվ. աշխ., էջ 170-171, **Դալլաքյան Կ.**, նշվ. աշխ., էջ 41:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 1946-1949 թթ. ներգաղթի մասին մանրամասն տե´ս **Մտեփանյան Ա.**, XX դարի հայրենադարձությունը հայոց ինքնության համակարգում, Երևան, 2010, էջ 82-161։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Տե՛ս **Մելիքսեթյան Հ.**, նշվ. աշխ., էջ 274։

 $<sup>^{7}</sup>$  Տե´ս **Ստեփանյան Ա.**, Հայրենադարձության հայկական փորձը (1946-1948 թթ.), ՊԲՀ, 2010, թիվ 1, էջ 149-160։

ներգաղթի ծրագիրը և հալածանքների ենթարկելով ներգաղթածներին<sup>1</sup>՝ ԽՍՀՄ իշխանությունները «հիմնավորեցին» Սփյուռքում բնակվող իրենց ընդդիմախոսների կովանները։

1960-1980-ական թթ. Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների սերտացման կարևոր փուլ էին, երբ Խորհրդային Հայաստանը Սփյուռքի հետ իր առնչությունները բարելավվելու նպատակով 1964 թ. հիմնադրեց Սփյուռքահայության հետ մշակութային կապի կոմիտեն²։

1988 թ. սկիզբ առան մի կողմից Սպիտակի երկրաշարժից տուժածների համար Սփյուռքում օգնություն հավաքելու, իսկ մյուս կողմից՝ հայ նորօրյա ազատամարտին աջակցելու կամ ուղղակի մասնակցության գործընթացները։

Երրորդ ժամանակաշրջանը նշանավորվեց 1991 թ. Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնումով, երբ փաստացիորեն «օրինականացվեց» դեռևս 70 տարի առաջ հայրենիքից հարկադրաբար հեռացած կազմակերպությունների վերադարձի իրավունքը։

1991-1998 թթ. Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների զարգացումն ի վերջո ավարտվեց մասնակի բախմամբ, որն իր հիմնական դրսևորումը ստացավ 1994 թ. Հայաստանի Հանրապետությունում ՀՅԴ գործունեության ժամանակավոր կասեցմանը վերաբերող՝ ՀՀ նախագահ Լ. Տեր-Պետրոսյանի հրամանագրով։ Բացի դրանից, խնդիրներ առաջացան Սփյուռքի մյուս կուսակցությունների և նրանց հայաստանյան մասնաձյուղերի միջև։ Այս շրջափուլի հիմնական ձեռքբերումը եղավ «Հայաստան» համահայկական հիմնադրամի ստեղծումը 1992 թվականին։

Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերություններում կարևոր փուլ էր 1998-2008 թթ. միջակայքը։ 1998 թ. Սփյուռքի քաղաքական կազմակերպություններից առաջինը և առայժմ միակը՝ ՀՅԴ-ն, իր կենտրոնավայրը տեղափոխեց հայրենիք։ Մյուս կողմից սկիզբ առավ Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների զարգացման նոր փուլը, որը նշանավորվեց քաղաքական ընդհանուր օրակարգի հստակեցման գործընթացով։ Հայաստանի Հանրապետության իշխանությունները քաղաքական օրակարգի մաս դարձրին Հայոց ցեղասպանության միջազգային Ճանաչման գործընթացը։

Հայրենիք-Սփյուռք միասնական օրակարգի մշակմանն էին միտված Հայաստան-Սփյուռք առաջին (1999), երկրորդ (2002) և երրորդ (2006) խորհրդաժողովները։

Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների պատմության հաջորդ ենթաշրջափուլը սկսվեց 2008 թ. և նշանավորվեց ՀՀ Սփյուռքի նախարարության ստեղծումով։

\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս նույն տեղում։

 $<sup>^2</sup>$  Տե´ս **Միրզախանյան Ռ.**, Հայրենիք-Սփյուռք մշակութային կապերը 1966-1990 թվականներին, Լրաբեր հասարակական գիտությունների (ԼՀԳ), 2008, թիվ 2, էջ 209-218։

## Մփյուոքյան հիմնական զարգացումները ՝ որպես Մփյուոքի պատմության պարբերացման հիմք

Ինչպես նշվեց, Սփյուռքն իրենից ներկայացնում էր հայ գաղթաշխարհի զարգացման որակապես նոր վիճակ, որի կարևոր բնութագրիչներից մեկը կազմակերպական բարձր մակարդակն էր։

Մփյուռքի կազմակերպման գործընթացն ընդգրկում է 1920-1930-ական թվականները։ 1921 թ. մի շարք հասարակական-քաղաքական կազմակերպությունների միավորումը հանգեցրեց քաղաքական նոր կառույցի՝ Ռամկավար ազատական կուսակցության ստեղծմանը, որը եկավ համալրելու Մփյուռքի քաղաքական ներկապնակը։

1921 թ. Սփյուռքում հաստատվեցին Հայաստանի Առաջին Հանրապետության նախկին դեկավարները, որոնց ներկայությունը մեծ նշանակություն ունեցավ սփյուռքահայության կյանքում։ Նախկինում առիթն ունեցել ենք անդրադառնալու 1920-1930-ական թթ. աշխարհասփյուռ հայության շրջանում «Հոգևոր Հայաստան» կոչվող համակեցական համակարգի ձևավորման նախաձեռնությանը, որի հիմնական նպատակը եղել է համասփյուռքյան բնագավառային-մասնագիտական կազմակերպությունների և համայնքային կառույցների միջոցով հայության համար ներազգային կենսագործունեության դաշտի ձևավորումը: Շուտով նման համակարգեր սկսում են ձևավորել նաև արտերկրում գործող այլ համասփյուռքյան կազմակերպություններ։ Դա լուրօրինակ մի պատասխան էր Խորհրդային Հայաստանի գրաված դիրքորոշմանը և համաշխարհային նոր իրողություններին։ Հայաստանի Խորհրդային Հանրապետությունը կտրում էր կապերը Սփյուռքի հետ, որի հետևանքով սփյուռքյան ազդեցիկ կազմակերպությունները սկսում են սեփական ուժերով իրականացնել Սփլութրին կազմակերպված վիճակ հաղորդելու առաքելությունը։

Համասփյուռքյան կառույցներից թերևս միակը, որը 1920-1930-ական թթ. պահպանում էր կապերը Խորհրդային Հայաստանի հետ, ՀԲՀՄ-ն էր։ Վերջինս Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունների համար ընդունելի էր համարվում այն պարզ պատձառով, որ Հայաստանի Առաջին Հանրապետության իշխանությունների հետ չէր համագործակցել²։ Ուստի 1923 թ. Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունները ՀԲՀՄ արտոնեցին երկրում հանրօգուտ գործունեություն իրականացնելու առաքելություն³։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե´ս **Եղիազարյան Ա.**, Հայաստանի Առաջին Հանրապետության ղեկավարության հաստատումը Սփյուռքում, էջ 41-52։ Տե´ս նաև **Վրացյան Ս.**, Խոսք ընդ ուսուցչի, Տ. Տ. Գևորգ Զ սրբ. կաթողիկոսին, ԵՊՀ աստվածաբանության ֆակուլտետի «Տարեգիրք», Երևան, 2009, էջ 207-213։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե´ս **Մելքոնյան Էդ.**, Հայկական բարեգործական ընդհանուր միությունը Խորհրդային Հայաստանում, էջ 24։

³ Նույն տեղում, էջ 28։

Այս ամենից պարզ է դառնում, որ արտերկրի հայությունը կամ առնվազն վերջինիս կազմակերպված հատվածը ստիպված էր որդեգրելու զուտ սփյուռքյան գործունեություն։ Այսպես, հաշվի առնելով նաև հայրենի պետության կողմից մերժված լինելու իրողությունը, աստիձանաբար ծնեց «Սփյուռք» հասկացությունը՝ որպես առանձին, ինքնակազմակերպվող և ինքնաղեկավարվող ամբողջություն։ Վերջինիս ձևավորումն իր արտահայտությունը գտավ նաև «Հոգևոր Հայաստան», «Անհայրենիք պետություն» և նմանատիպ այլ հասկացությունների ի հայտ գալով<sup>1</sup>։

Անմիջապես անցում կատարվեց սեփական ուժերով հայապահպանության ծրագրերի, հայության կազմակերպման և ուղղորդման խնդիրների լուծմանը։ Մեկը մյուսի հետևից սկսեցին ծնունդ առնել կրթական, մշակութային, երիտասարդական և այլ կազմակերպություններ։

Երկրորդ համաշխարհային պատերազմի հետևանքով վտանգված հայության իրավունքների պաշտպանության հրամայականը 1940-ական թթ. աշխուժացնում է հայ քաղաքական միտքը Սփյուռքում, և հայության ներկայացուցիչները մի կողմից հարաբերությունների մեջ են մտնում նացիստական Գերմանիայի ղեկավարների հետ՝ հայ ռազմագերիների կյանքը փրկելու և գրավյալ տարածքներում հայության անվտանգությունն ապահովելու նպատակով², իսկ մյուս կողմից՝ 1944 թ. ԱՄՆ-ում կյանքի են կոչում քաղաքական բնույթ ունեցող Հայ դատի հանձնախումբը, որի առջև դրվեց հայության քաղաքական, սոցիալական, տնտեսական և այլ իրավունքների պաշտպանության խնդիրը³։

Երկրորդ համաշխարհային պատերազմից հետո սկիզբ առած սառը պատերազմը երկփեղկեց հայկական իրականությունը նաև աշխարհաքաղաքական առումով։ Խորհրդային պետության սահմաններում բնակվող հայությունը և Սփյուռքը փաստացիորեն հայտնվեցին երկու հակադիր Ճամբարներում։

Չնայած 1946-1949 թթ. սփյուռքահայերի զանգվածային ներգաղթի կարևորությանը, դրա հետևանքները Սփյուռքում զգալի էին։ Մի շարք համայնքներ զգալիորեն տուժել էին և դարձել ավելի սակավաթիվ։ Նրանց առաջ դարձյալ ծառացավ կայացման և գոյատևման խնդիրը<sup>4</sup>։

1940-1950-ական թթ. Սփյուռքի պատմության մեջ մտան որպես համասփյուռքյան մշակութային կառույցների ստեղծման ժամանակահատված։

<sup>2</sup> Տե´ս Պատմագրություն Հայ Յեղափոխական Դաշնակցության, քառահատոր շարք՝ նվիրված ՀՅԴ 113-ամյակին, Դ հատոր, Երևան, 2003, էջ 341-347։ Տե´ս նաև **Նավասարդեան Վ.**, Անպարկեշտ արշավի մր առթիվ, Կահիրե, 1948։

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}$  Տե $^{\prime}$ ս «Յուսաբեր» օրաթերթ, Կահիրե, 22 հունվար, 1924։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս Պատմագրություն Հայ Յեղափոխական Դաշնակցության, Դ հատոր, էջ 308։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Իրանահայ համայնքի խնդիրների վերաբերյալ մասնավորապես տե´ս **Մտեփանյան Ա., Մարգսյան Հ.**, Իրանահայերի ներգաղթն ու վերաբնակեցման խնդիրները (1946–1970-ական թվականներին), ՊԲՀ, 2009, թիվ 1, էջ 43-53։

Ռամկավար ազատական կուսակցությունը 1947 թ. հիմնադրեց «Թեքեյան» մշակութային միությունը, իսկ Սոցիալ դեմոկրատ հնչակյան կուսակցությունը 1955 թ. ստեղծեց «Նոր Սերունդ» մշակութային միությունը։ Դեռևս 1928 թ. ՀՅԴ կողմից ստեղծվել և Սփյուռքում ծավալուն գործունեություն էր իրականացնում Համազգային հայ կրթական և մշակութային միությունը։

Հայ դատի լուծման և Հայոց ցեղասպանության ձանաչման հրամայականը սփյուռքահայ որոշ շրջանակներում աստիձանաբար ի հայտ բերեց արմատական տրամադրություններ, որոնց հետևանքով 1970-ական թթ. Սփյուռքում սկիզբ առավ ռազմաքաղաքական պայքարի փուլը, որը շարունակվեց մինչև 1980-ական թթ. երկրորդ կեսը։ Զինված պայքար են սկսում Հայաստանի ազատագրության հայ գաղտնի բանակը և Հայոց ցեղասպանության արդարության մարտիկները¹։ Այդ պայքարն սկսեց մարել 1980-ական թթ. վերջերին, սակայն սկիզբ առնող Արցախյան շարժումը և մոտալուտ ինքնապաշտպանական կռիվները նոր մարտադաշտ տրամադրեցին տասնամյակից ավելի տևած զինված պայքարում թրծված մարտիկներին։ Վերջիններից շատերը մարտնչեցին Արցախում և փառքով պսակեցին իրենց անունները։

1991 թ. սկիզբ առած նոր շրջափուլի կարևորագույն առանձնահատկություններից էր այսպես կոչված Նոր Սփյուռքի «ի հայտ գալը»։ Նախկին խորհրդային հանրապետություններում բնակվող հայերը, որոնք մինչ ԽՍՀՄ փլուզումը միասնական պետության քաղաքացիներ էին, վերածվեցին ազգային փոքրամասնության ներկայացուցիչների, իսկ ընդհանուր առմամբ՝ Սփյուռքի։ Ակնհայտ է, որ կազմակերպական խնդիրները հետխորհրդային հայ համայնքներում այնքան էլ բարձր մակարդակի վրա չէին, ուստի շատ արագ անհրաժեշտություն ծագեց կյանքի կոչելու համայնքային կազմակերպություններ։ Բացի տեղային համայնքային կազմակերպություններ։ Բացի տեղային համայնքային կազմակերպություններ, որոնցից կարևորներն էին 2000 թ. ստեղծված Ռուսաստանի հայերի միությունը։

Մփյուռքի պատմության պարբերացումը սփյուռքյան զարգացումների և Հայրենիք-Մփյուռք հարաբերությունների ընդհանուր համատեքստում

Վերը քննարկված իրողությունները ցույց են տալիս, որ Սփյուռքի շուրջ 100-ամյա պատմության պարբերացումն անհնար է արդյունավետորեն իրականացնել` առանց հաշվի առնելու Սփյուռքի հիմնական զարգացումները և Հայրենիք-Սփյուռք առնչության խնդիրը։

Մեր նախորդների մոտեցումները, լինելով խիստ իրատեսական, շրջանցել են մեկ կարևոր իրողություն. *Սփյուռքի ամբողջ պատմությունը, ի տար*-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե´ս Պատմագրություն Հայ Յեղափոխական Դաշնակցության, Դ հատոր, էջ 371-404։

բերություն հայ գաղթաշխարհի պատմության, մշտապես ուղեկցվել է հայրենի պետության առկայությամբ, չնայած Հայոց պետականությունը տարբեր կերպափոխումներ է ունեցել։ Սփյուռքի վրա այս կամ այն չափով իրենց ազդեցությունն են թողել հիմնականում այդ կերպափոխումները։ Խնդիրն այն է, որ հայկական երեք հանրապետություններից Սփյուռքը տևականորեն առնչվել է Խորհրդային Հայաստանի հետ, երբ Սփյուռքի հետ հարաբերություններում առկա էին անլուծելի մի շարք խնդիրներ։ Այդ իսկ պատձառով, չնայած հայրենի պետության առկայությանը, տասնամյակներ շարունակ Սփյուռքը նրա հետ հարաբերություններ չի ունեցել։

Մյուս կարևոր խնդիրն առնչվում է Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնմանը հաջորդած առաջին տարիներին երկրում սկիզբ առած արտագաղթի հետևանքով տասնյակհազարավոր հայերի հաստատմանը Մփյուռքում, որին, ինչպես վերը տեսանք, Մփյուռքի պատմության պարբերացումներում էական նշանակություն չի տրվել։

Հաշվի առնելով նաև վերոհիշյալը` ներկայացնենք Սփյուռքի պատմության պարբերացման մեր հայեցակետը.

1. Սփյուոքի ձևավորման և Հայրենիք-Սփյուոք հարաբերությունների սկզբնավորման ժամանակաշրջան (1918-1920 թթ.)։

Այդ ժամանակաշրջանում՝

- ա. ցեղասպանությունից փրկված և հայ գաղթաշխարհի շարքերը համալրած հարյուրհազարավոր գաղթականների առկայությամբ աստիձանաբար ձևավորվում է և կայանում Սփյուռքը` որպես աշխարհասփյուռ հայության հավաքական կենսագործունեության միջավայր,
- բ. նորաստեղծ Հայաստանի Առաջին Հանրապետությունը, ի սկզբանե գտնվելով բարդ քաղաքական գործընթացների կիզակետում, Սփյուռքի հետ կայուն ու զարգացող հարաբերություններ հաստատել չկարողացավ, չնայած փորձ կատարեց ապահովելու Սփյուռքի աջակցությունը։
- 2. Սփյուոքի կազմակերպակառուցվածքային զարգացման և Հայրենիք-Սփյուոք հարաբերությունների անկման շրջան (1921-1937 թթ.):

Այդ ժամանակաշրջանում`

ա. Սփյուռքում վաղուց ի վեր գոյություն ունեցող կուսակցություններից և համասփյուռքյան կազմակերպություններից (ՄԴՀԿ, ՀՅԴ, ՀԲԸՄ, Հայ օգնության միություն և այլն) բացի ձևավորվում են նաև հասարակական-քաղաքական (Ռամկավար ազատական կուսակցություն) և կրթամշակութային (Համազգային հայ կրթական և մշակութային միություն) բնույթի համասփյուռքյան կազմակերպություններ, որոնց առաքելությունը հայապահպանությունն էր և հայության կազմակերպումն ու միավորումը,

- բ. Սփյուռքի տարբեր համայնքներում ձևավորվում են համայնքային-տեղական կազմակերպություններ, որոնք գործում էին առանձին վերցրած պետության, երկրամասի կամ քաղաքի հայության շրջանում,
- զ. 1921 թ. Փետրվարյան ապստամբության Ճնշումից հետո Սփյուռքում հաստատվում են Հայաստանի Առաջին Հանրապետության ղեկավարները, որոնք մշակում են աշխարհասփյուռ հայության հավաքական կենսագործունեության՝ «Հոգևոր Հայաստան» անունը ստացած միջավայրի ձևավորման հայեցակարգը, որի վերջնանպատակը տարաբնույթ ապակուսակցական համասփյուռքյան կազմակերպությունների միջոցով սփյուռքահայության կյանքի համակարգումն էր,
- դ. Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունները Սփյուռքի օժանդակությունն ապահովվելու համար 1921 թ. կյանքի են կոչում Հայաստանի օգնության կոմիտեն, իսկ այնուհետև անհրաժեշտաբար ձեռնամուխ լինում գաղթականների մասնակի ներգաղթ կազմակերպելու գործին,
- ե. Խորհրդային Հայաստանում աստիձանաբար արգելվում է Սփյուռքի կազմակերպությունների գործունեությունը, և միակ բացառությունը մինչև 1937 թ. երկրում օրինական ներկայացուցիչ ունեցող ՀԲԸՄ-ն էր։
- 3. Սփյուոքում քաղաքական մտքի վերելքի և Խորհրդային Հայաստան-Սփյուոք քաղաքական հակասությունների շրջան (1937-1964 թթ.)։

Այդ ժամանակաշրջանում`

- ա. Երկրորդ համաշխարհային պատերազմի հետևանքով վտանգի ենթարկված հայության խնդիրների լուծման հրամայականն աշխուժացնում է հայ քաղաքական միտքը Մփյուռքում, որը սկսում է հայության կյանքի անվտանգության ապահովման ուղիների փնտրտուք՝ հարաբերությունների մեջ մտնելով նացիստական Գերմանիայի իշխանությունների հետ և ԱՄՆ-ում հիմնադրելով հայության իրավունքների պաշտպանությանը միտված Հայ դատի հանձնախումբը,
- բ. Խորհրդային իշխանությունները, հետապնդելով զուտ քաղաքական նպատակներ<sup>1</sup>, 1946-1949 թթ. կազմակերպեցին սփյուռքահայության ներգաղթը, որը ոչ միայն չնպաստեց Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների վերականգնմանը, այլև սրեց հարաբերությունները Սփյուռքում՝ կապված այդ գործընթացի նկատմամբ սփյուռքյան կազմակերպությունների դիրքորոշման, ինչպես նաև ներգաղթողների նկատմամբ կիրառվող հալածանքների հետ,
- գ. Առաջին աշխարհամարտին հաջորդած սառը պատերազմի հետևանքով հայությունն աշխարհաքաղաքական առումով երկփեղկվեց, ըստ որում` Խորհրդային Հայաստանը և Խորհրդային Միության հայությունը հայտնվեցին այսպես կոչված սոցիալիստական, իսկ սփյուռքահայությունը` հակառակ Ճամբարներում,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե´ս **Ստեփանյան Ա.**, XX դարի հայրենադարձությունը..., էջ 85-88։

- դ. այդ պատձառով սփյուռքահայության հետագա ներգաղթը շուրջ երկու տասնամյակով հետաձգվեց,
- ե. Սփյուռքում սկսվեց համասփյուռքյան մշակութային նոր կազմակերպությունների ստեղծման գործընթացը, և եթե ՀՅԴ-ը նման կազմակերպություն ստեղծել էր դեռևս 1928 թ., ապա ՌԱԿ-ի կողմից «Թեքեյան» մշակութային միությունը հիմնադրվեց 1947 թ., իսկ Սոցիալ դեմոկրատ հնչակյան կուսակցության «Նոր սերունդ» մշակութային միությունը ստեղծվեց 1955 թ.։ Այս գործընթացը հետևանք էր այն իրողության, որ Սփյուռքի կուսակցություններում գիտակցել էին Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների երկարատև խզման հեռանկարը և ձեռնարկել միայն սեփական ուժերով սփյուռքահայության կրթամշակութային կյանքի կազմակերպումը։
- 4. Սփյուոքում նոր զարգացումների և Խորհրդային Հայաստան-Սփյուոք հարաբերությունների բարելավման շրջան (1964-1988 թթ.)։

Այդ ժամանակաշրջանում`

- ա. սփյուռքահայ կրթամշակութային կյանքի զարգացումը և քաղաքական մտքի վերելքի շարունակությունը 1972 թ. ԱՄՆ-ում ծնունդ տվեցին Ամերիկայի հայկական համագումար կազմակերպությանը<sup>1</sup>,
- բ. Հայ դատի լուծման և Հայոց ցեղասպանության միջազգային ձանաչման հրամայականը Սփյուռքում արմատական քայլերի դրդեց որոշ անհատների ու կազմակերպությունների, որի հետևանքով 1970ական թթ. սկզբին ծնունդ առան հայկական ռազմաքաղաքական և վրիժառուական կազմակերպություններ, որոնցից ամենահիշարժանը Հայաստանի ազատագրության հայ գաղտնի բանակն ու Հայոց ցեղասպանության արդարության մարտիկներն էին,
- գ. 1961 թ. խորհրդային իշխանությունը որոշում ընդունեց սփյուռքահայերի նոր ներգաղթ կազմակերպելու վերաբերյալ, որի արդյունքում 1960-1970-ական թթ. Խորհրդային Հայաստան ներգաղթեց ավելի քան 30 հազար սփյուռքահայ²,
- դ. 1964 թ. Խորհրդային Հայաստանի իշխանությունները Սփյուռքի հետ կապերի վերականգնման և ամրապնդման նպատակով հիմնադրեցին Սփյուռքահայության հետ մշակութային կապի կոմիտեն, որը բեղմնավոր գործունեություն ծավալեց 1960-1980-ական թվականներին,
- ե. խորհրդային իշխանություններն աստիձանաբար սկսում են մեղմացնել անհաշտ քաղաքականությունը Սփյուռքի կազմակերպություննե-

¹ Տե´ս **Նահապետյան Կ.**, Ամերիկայի հայկական համագումարի կազմավորումը, նպատակներն ու կառուցվածքը, ԼՀԳ, 1997, թիվ 3, էջ 25-32։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե 'u **Մելիքսեթյան Հ.**, նշվ. աշխ., էջ 255-258։

- րի նկատմամբ` որպես բացառություն պահպանելով թշնամանքը միայն ՀՅԴ նկատմամբ¹։
- 5. Սփյուոքի՝ դեպի Հայրենիք շրջադարձի, Հայրենիք-Սփյուոք ազատ հարաբերությունների և Նոր Սփյուոքի ձևավորման շրջան (1988 թվականից մինչն օրս)։

Այդ ժամանակաշրջանում՝

- ա. սկիզբ առած Արցախյան շարժումը, հայերի նոր ցեղասպանությունը Սումգայիթում, ինչպես նաև ավերիչ երկրաշարժը համայն հայության ուշադրությունը և պայքարի ավյունն ուղղորդեցին դեպի հայրենիք,
- բ. Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնումը նոր լիցք հաղորդեց արդեն իսկ սերտացող Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերություններին, և Սփյուռքի առաջ վերջապես բացվեցին հայրենի պետության փակ դռները,
- գ. Հայաստանի քաղաքական անկախության վերականգնմանը հաջորդած առաջին տարիներին ստեղծված դժվարին իրավիձակից դրդված՝ տասնյակհազարավոր հայեր արտագաղթեցին երկրից, որի հետևանքով ավելի մեծացավ սփյուռքահայության թվաքանակը, և Սփյուռքում իրավիձակը որոշակիորեն փոխվեց,
- դ. 1992 թ. ստեղծվեց «Հայաստան» համահայկական հիմնադրամը հայկական երկու հանրապետությունների կենսական մի շարք խնդիրները համահայկական միջոցներով լուծելու նպատակով,
- ե. Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունները որոշակի տեղատվություն ապրեցին սփյուռքյան քաղաքական կազմակերպությունների` Հայրենիքում ունեցած հիմնականում քաղաքական խնդիրների պատձառով, սակայն դրանք ի զորու չեղան խափանելու Հայրենիք-Սփյուռք համախմբման անբեկանելի ընթացքը,
- զ. Հայաստանի Երրորդ Հանրապետության երկրորդ նախագահ Ռ. Քոչարյանի օրոք վերջնականապես լուծում ստացան Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերություններում առկա մի շարք խնդիրներ, և մասնավորապես ձևավորվեց ընդհանուր քաղաքական օրակարգ,
- է. 1999, 2002 և 2006 թթ. տեղի ունեցան Հայաստան-Սփյուռք երեք խորհրդաժողովներ, որոնց հիմնական նպատակը համազգային օրակարգի, հայության առաջ ծառացած խնդիրների լուծման համատեղ ձևաչափերի և Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների համակարգման մեխանիզմների մշակումն էր,
- ը. ԽՍՀՄ տարածքում բնակվող հայությունը 1991 թ. ի վեր կանգնեց «սփյուռքացման» գործընթացի անհրաժեշտության առջև, որի արդյունքում գրեթե բոլոր նախկին խորհրդային պետություններում աստիձանաբար հիմնադրվեցին ընդհանուր և տեղային բնույթի հա-

50

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Դալլաքյան Կ.**, Հայ Սփյուռքի պատմություն, էջ 46։

- մայնքային հասարակական կազմակերպություններ՝ հայության տարբեր հատվածների համար հավաքական կենսագործունեության միջավայրեր ձևավորելու նպատակով,
- թ. 2005 թ. սահմանադրական հանրաքվեի արդյունքում Հայաստանի Երրորդ Հանրապետությունում ներդրվեց երկքաղաքացիության ինստիտուտը, որը Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերությունների սերտացման և սփյուռքահայության ինտեգրման կարևոր միջոց էր,
- ժ. 2008 թ. Հայաստանի Երրորդ Հանրապետության երրորդ նախագահ Ս. Սարգսյանի հրամանագրով ստեղծվեց ՀՀ սփյուռքի նախարարություն, որը նոր շրջափուլ բացեց Հայրենիք-Սփյուռք հարաբերություններում` նախանշելով հայրենի պետության նպատակադիր ընթացքը դեպի երկկողմ ինտեգրում։

Այս պարբերացումն ուսումնասիրողների առջն լայն հորիզոններ է բացում առաջին հերթին և գլխավորապես Սփյուռքը որպես ամբողջական համակեցական համակարգ դիտարկելու տեսանկյունից։ Մյուս կողմից, հավասարապես կարևորելով սփյուռքյան զարգացումներն ու Հայրենիք-Սփյուռք առնչությունները, այն հնարավորություն է ընձեռում բացահայտելու Սփյուռքի պատմության այս կամ այն պարբերաշրջանի առանձնահատկությունները և զարգացման օրինաչափությունները։

Նշենք նաև, որ մեր առաջադրած պարբերացումն ամենևին չի հավակնում վերջնական համարվելու։ Այն կարող է լրացվել և ամբողջացվել նոր հետազոտությունների արդյունքներով։

#### Arman Yeghiazaryan - Periodization of the Armenian Diaspora (Spyurk) History

A number of scientists have approached the problem of periodization of the Armenian Diaspora (Spyurk) history. Some of them have attempted to periodize the history of the Spyurk based on the Homeland-Spyurk relations. Others have observed the problem through the main developments of the history of Spyurk.

The author suggests a periodization model which includes the basic principles of the both above mentioned approaches. The model is based on the main developments and events either of the Spyurk history or the Homeland-Spyurk relations.

### ՄԱՂԱՔԻԱ ՕՐՄԱՆՅԱՆԻ ԲԱՆԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԸ

**Բանալի բառեր** – Մաղաքիա Օրմանյան, բարենորոգումներ, Օսմանյան կայսրություն, Հայոց պատրիարքարան, Արևմտյան Հայաստան, Կ. Պոլիս, քրիստոնյա, բանախոս, հայրենիք, ժողովուրդ, արևմտահայեր

Կաթոլիկ ընտանիքում ծնված, Հռոմում կրթություն ստացած Մաղաքիա Օրմանյանը (1841-1918) գործունեության արշալույսին կռահում է այլ դավանանքի քրիստոնյաներին իր մեջ ձույելու պապականության՝ կաթոլիկ եկեղեցու ջանթերը։ Դեռևս 1870-ական թվականների սկզբին այդ իրողության ազդեցությունը կրած՝ հոգով հայ երիտասարդը պայքար է ծավայում պապականության դեմ, որն արտահայտվում է 1872 թ. հունիսին իտալերենով «Ռևերսուրուս կամ Թուրքիա և պապականություն, իրավաբանական ուսումնասիրություն», այնուհետև սեպտեմբերին ֆրանսերենով «Արևելքի կաթոլիկների քաղաքական իրավունքները և կրոնական ազատությունը» գրթույկների հրատարակմամբ<sup>1</sup>։ Պայթարը գագաթնակետին հասավ 1873 թ. օգոստոսին, երբ դարձյալ ֆրանսերենով նա հրատարակեց «Վատիկանը և հայերը» ծանրակշիռ հատորը<sup>2</sup>։ Այդ աշխատությունների լույսընծայումը հանդգնություն էր դեռևս կաթոլիկ հոգևորական (վարդապետ) Օրմանլանի համար։ Հեղինակի դրույթները թեպետ ոչ ոք չհերքեց, սակայն նրա աշխատություններն ընդգրկվեցին պապականության կողմից արգելված գրքերի ցանկում։ Նա երեք տարի մնաց Հռոմում, վտանգավոր կացության մեջ, սակայն պայքարի դրոշն արդեն ծածանվում էր։

1876 թ. ապրիլի վերջին Օրմանյանը վերադարձավ Կ. Պոլիս։ Պապական անսխալականության կոնդակը, նրա դեմ պայքարողների հոսանքը (որոնց շարքում էր նաև նորընծա վարդապետը) մեծ հեղաբեկում առաջացրին երիտասարդ հայ կաթոլիկի հոգում։ Իր ժողովրդի պատմության քաջատեղյակությունը, հայ եկեղեցու՝ իբրև հայության ազգային դիմագծի պահպանման գործոնի դերի գիտակցումը, համեմատության զուգահեռների անցկացումը կաթոլիկ եկեղեցու, պապականության և հայ առաքելական եկեղեցու լայնախոհության, ազատամտության, ազգային ավանդույթներին հավատարմու-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Str'u **Ormanian M**., Il Reservurus, ovvero la Turchia ed il papato, studi giuridici, Roma, 1872; *Աπιμβή*` Les droits civils et la liberté religieuse des catholiques d'Orient, Rome, 1872:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St 'u **Ormanian M**., Le Vatican et les Arméniens, Paris, 1873:

թյան միջև զարկ են տալիս նրա ներքնաշխարհում բորբոքված ուժգին պայջարին, որն ավարտվում է hogուտ Հայոց եկեղեցու։

Կ. Պոլսում Օրմանյանը վճռում է առաջին քայլերը կատարել՝ Հայոց պատրիարը Ներսես Վարժապետյանի հետ առնչություններ սկսելով։ Այդ նպատակով նա հարաբերություններ է հաստատում ավագերեց, պատրիարթական փոխանորդ Հովհաննես թահանա Մկրյանի հետ, նրա միջոցով ներկայանում Հայոց պատրիարքին, հաղորդում իր խնդրանքը` Հայոց եկեղեցու գիրկր դառնալու ջերմ փափագր։ Ն. Վարժապետյանը, որ տեղյակ էր 1870ականների սկզբին ընդդեմ պապականության լույս տեսած նրա «արգելված գրքերին», հասունյան և հակահասունյան պայքարում նրա դերակատարությանը, հարազատի նման հրահանգում է. «Մենք թեզ կճանչնանք, ուր որ այ ըյլաս, մերն ես. տեղդ նստէ եւ խմորէ»¹։ Աստիձանաբար նա հայտնի է դառնում Կ. Պոլսի հայ շրջանակներում։ Հայկական խնդրի համար պատրիարքարանը ձեռնամուխ է լինում ազգահամար կատարել, որի համար ստեղծվում է հանձնաժողով։ Վարժապետյանի հանձնարարությամբ Օրմանյանն ընդգրկվում է այդ հանձնաժողովի կազմում։ Գնահատելով նրա գիտելիքները և զարգացման մակարդակը՝ դարձյալ պատրիարքի խորհրդով 1878 թ. օգոստոսի 17 (29)-ին նրան կարգում են Ազգային Մատենադարանի վերատեսուչ, ինչպես նաև Ղալաթիո եկեղեցու քարոցիչ²։ Քանի որ Ազգային ժողովի նիստերը գումարվում էին Ղալաթիալում, Մատենադարանի սրահը երեսփոխանների համար համախ ծառայում էր իբրև հանգստյան սենյակ կամ սպասասրահ։ Ալդ ընթացքում Օրմանլանը շփվում էր հասարակական նշանավոր գործիչների հետ։ Հարաբերությունները երկուստեք նպաստավոր էին։ Фոрр անց՝ սեպտեմբերի 19-ին³, Պետերբուրգից Կ. Պոլիս է ժամանում արևելահայ նշանավոր մշակութային գործիչ, ռուսական աստիձանավոր Կարապետ Եզյանը (Յշօթ), որը, շփվելով Օրմանյանի հետ, նրան առաջարկում է վերադառնալ Հայոց եկեղեցու գիրկը և իր հովանավորությամբ Էջմիածնում ստանձնել ձեմարանի տեսչի պաշտոն։ Վերջինս նրան հաղորդում է պատրիարքի և իր պայմանավորվածության մասին։

Ժամանակաշրջանը շահեկան էր Մ. Օրմանյանի համար. ավարտվել էր 1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմը՝ հույսեր և ակնկալիքներ արթնացնելով հայության բոլոր հատվածներում, նաև Կ. Պոլսում։ Գրեթե բոլոր թաղերում հայտնի դեմքերը բանախոսություններ էին կարդում Օսմանյան կայսրության մայրաքաղաքի հայ բնակչության համար։ Այդպիսի հրավեր ստանում է նաև Օրմանյանը։ Վերջինս ուրախությամբ է ընդունում հրավերը և 1879 թ. հունվարի 8 (20)-ին Օրթաքեոյի (Օրթագյուղի) լսարանում հանդես է գալիս բանախոսությամբ՝ «Հայուն անցեալը, ներկայն և ապագայն» թեմա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Օրմանյան Մ.,** Ազգապատում, Մայր Աթոռ Ս. Էջմիածին, 2001, հ. Գ, էջ 503:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St 'u **U.O.,** №nhp tr houp, Երուսադեմ, 1929, էջ 101:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս նույն տեղում:

յով, որը լավ ընդունելության է արժանանում ունկնդիրների կողմից։ Ժամանակի հայ մամուլի օրգանները բուռն արձագանքում են դրան, իսկ «Մասիսը» մեկ շաբաթ անց, հունվարի 16-ից անընդմեջ տպագրում է նրա բանախոսության բնագիրը<sup>1</sup>։

Ի՞նչն էր այդպես հուցել ունկնդիրներին. բանախոսությունում արտահայտված գաղափարները հարիր էին ժողովրդի ակնկալիքներին, հույսերին և ձգտումներին։ Բանախոսության սկզբում հեղինակն իր մտորումներն ու տարակուլսներն է կիսում ունկնդիրների հետ, տեղեկացնում, որ դժվար է եղել բանախոսության թեմալի ընտրությունը. սկզբից խորհել է գնալ հալր Կղեմես Սիպիլյանի<sup>2</sup> հետքերով, որը հայությանը ծանոթացնում էր Տիգրան II-ի և դեռևս նրանից առաջ հայտնաբերված հայկական դրամներին` դրանցով ապացուցելով, թե որքան հինավուրց են հայ ժողովրդի քաղաքակրթության արմատները, ապա հրապուրվել է վարդապետ Գարեգին Սրվանձտյանցով<sup>3</sup>, որը պատրիարքի հրահանգով շրջագայում էր Արևմտյան Հայաստանի գավառներում, տեղագրում երկիրը և իր ժամանակակից, նաև ապագա սերունդներին հորդորում ձանաչել հայրենիքը, միշտ ապրել նրա ծոցում։ Այդ անունները հուշում էին նրա ունկնդրին, ապա ընթերցողին, նաև հետագա սերունդներին, թե ինչ նկատառումներով է առաջնորդվել բանախոսն իր թեմալի ընտրության հարցում։ Խորշելով վերացականությունից և վերամբարձ խոսքերից` նա իր ունկնդիրներին հաղորդում է, որ հետամուտ է «գործնական և իրական խնդիրների»։ Օրմանյանը նշում է, որ հայի անցյալը պետք է մեկնաբանի և ներկայացնի ոչ թե ըստ Սուրբ գրքի էջերի, Նոլյան տապանի, Հայկի ու Բելի, Մար Աբաս Կատինայի փաստերի կամ Խորենացու՝ Հայկ, Արամ, Տիգրան հերոսների և Իշպուինի, նաև Ուրարտու երկրների, այլ այդ հիմնահարցերը թողնելով «հնախույցների» (հնագետների) վերլուծությանը` նկարագրելու է իր մերձակա վայրերը, կիսաքանդ սյուներն ու տաձարները, ավերակ Հայաստանը։ «Աւերակ է Հայաստան, աւերեալ է Հայ ազգր, իւր աւերակաց նշխարքը բոլոր աշխարհի երեսը սփռուած են. այդ աւերակները թող մեզի իմացնեն Հայոց անցեայը»<sup>4</sup>։

Նշելով քաղդեացիների, բաբելացիների, պարսից և մարաց անունները՝ բանախոսն ընդգծում է, որ այսօր դրանցից «ոմանց անունն իսկ կորսուած է»,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս «Մասիս», 1879, թիվ 2230-2240 ներառյալ 1879 թ. հունվարի 16-ից 27-ր։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Կղեմես Միպիլյանը Մխիթարյան Միաբանության անդամ էր, նշանավոր հնագետ և դրամագետ (հակահասունյան), վախձանվել է 1878 թ. մայիսի 11 (23)-ին Մևերեկում։ Նրա հոգեհանգիստը տեղի է ունեցել Օրթաքեոյի եկեղեցում, իսկ դամբանականն արտասանել է Օրմանյանը, որը և տվել է նրա գիտական գնահատականը։ Այն տպագրվել է «Մասիսում» և ունեցել բազմաթիվ հրատարակություններ։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Հայ ազգագրության հիմնադիր Գարեգին Սրվանձտյանցը` հայկական Էպոսի առաջին հայտնաբերողն ու հրատարակիչը, իր «Թորոս Աղբար ձամփորդ Հայաստանի» (հ. I-II) աշխատությամբ հայությանը ծանոթացնում էր պատմական հայրենիքի ներկա կացությանը։

<sup>4 «</sup>Մասիս», 1879, թիվ 2230։

և նրանք դարձել են թանգարանային նմուշներ, իսկ հայր գոյություն ունի։ Ձեռնպահ մնալով սնապարծությունից՝ Օրմանյանը հիշատակում է վաղուց spացած անցյալի հզոր տիեզերակալ պետությունների մասին և զուգահեռաբար շեշտում. «Եթե մեր անցելոյն մեջ քիչ է Հայաստանի փառքը իբր պետութիւն, բայց շատ է Հայուն փառթը իբը ացգ»։ Թեն կարելի է վիճարկել այս թեզը, սակայն ձիշտ է, որ հայ ժողովուրդը գոյատևում էր։ Վկայակոչելով այն հանգամանքը, որ հայերն իրենց երկիրն անվանել են Մեծ Հայք, այլ ոչ թե Մեծ Հայաստան, Օրմանյանն ընդգծում է, որ դա վկայում է իր ժողովրդի խեյամտության մասին։ Բազմաթիվ «գորաւորագոյն ազգեր» անհետացան պատմության թատերաբեմից, իսկ հայ ազգր կա և կարող է մրցել օտար ազգերի հետ։ Վերյուծելով հայի անցյայր՝ բանախոսն ընդգծում է, որ այլ ազգերի համեմատությամբ հայն ունի ազգային գծեր, որոնցով գերազանցում է շատ հին ազգերի, սակայն անկողմնապահորեն փաստում է նաև, որ հայր բնավորության այնպիսի հատկանիշներ ունի, ի գորու որոնց «ուրիշ հին ացգաց շատերուն լետադասելի է»<sup>1</sup>։ Բանախոսը հատուկ ընդցծում է, որ «Հայուն անցեայր անհատական կատարելութեանց նշանակ է», և ամեն մի հայ անհատ ունի նույն իրձերը, ինչ ամբողջ ազգը։ Նրա կարծիքով, մի փոքրիկ ժողովուրդ՝ «ափ մր մարդիկ», կարողացան դիմակալել ահեղ բանակների, հավատարիմ մնալ լեզվին, կրոնին, ծեսին... Չնալած հայր պատմական հանգամանքների բերումով դարձել է աշխարհասփյուռ, սակայն ուր գնացել է, huuti է «բարձր դիրքերի»:

Օրմանյանը հիշատակում է աշխարհահռչակ Դավիթ Անհաղթի, Անանիա Շիրակացու, Գրիգոր Նարեկացու անունները, նշում, որ հռչակավոր անհատներն այնքան բազմաթիվ են, որ բոլորին թվարկելն անհնար է, սակայն չի վարանում ընդգծել հայ «ընդհանրութեան մեջ» նկատելի պակասությունները. «Ինչ որ պակասեց հայոց լընդհանուրն, լրացաւ առաւելորն Հայ անհատից ձարտարութեամբ և գործնական հմտութեամբ»²։ Չնայած պատմական «ահաւոր վայրիվերումներին»՝ հայր, ըստ նրա, հասել է իր ներկա վիճակին, որի քննությանն է անցնում բանախոսը։ Նա նշում է, որ ժամանակին թուրք սուլթանները երկիրը շենացնելու համար հայերի զանգվածային ներգաղթ են կազմակերպել։ Ֆաթիհ սույթանը հատուկ պատվի է արժանացրել հայությանը՝ «ելմտական գործոց մեջ նորա ձարպկութեամբ շահեցան»։ Իսկ Բեոլինի դաշնագրով հայր ներկայացավ ամբողջ աշխարհին։ Ըստ Օրմանյանի` հայն ունի բոլոր հատկանիշները «քաղաքակիրթ ազգ կազմելու համար», որոնցից առաջինը լեզուն է, որը պետք է մաքրել «օտար լեզուներից», խրթին արտահայտություններից։ Լեզվից հետո ընդգծելով դպրության և գիտության կարևորությունը՝ բանախոսը նշում է, որ գիտական հրատարակություններն ավելի քիչ են, քան պատմական և բանասիրական գրքերը։

\_\_\_

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում։

² Նույն տեղում, թիվ 2231։

Այդ բոլորով հանդերձ՝ նա ընդգծում է, որ հայ Մատենադարանը «երկու բիւր գիրքէ ավելի ունի»։ Տպագրության գյուտից հետո գրեթե բոլոր քաղաքներում գործում են տպարաններ։ Նշելով այդ փաստերը՝ նա նշում է, որ հայ հասարակության մեջ գործող բժիշկները, ձարտարապետները, երաժիշտները հետ չեն մնում օտարներից։ Փաստելով այդ ամենը՝ Օրմանյանը հավելում է, որ չնայած դրան՝ օտարները կարծում էին, թե հայերը հաջող չեն «զինուց վարժութեան մեջ»։ Սակայն 1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմի ժամանակ, երբ «դրացի պետութիւնը»՝ Ռուսաստանը, հայերին հնարավորություն ընձեռեց զենք վերցնելու, հանրության առջև ի հայտ եկան հայտնի հայեր՝ Մադաթովներն ու Արղությանները, Բեհբությաններն ու Բագրատիոնները, և ամբողջ Եվրոպայում դեռ վառ են մնացել Լոռիս-Մելիքովի, Հովհաննես Լազարևի, Արշակ Տեր-Ղուկասովի սխրանքները։

Դրանց հետ միասին բանախոսն ընդգծում է «հայազգի սպայակույտի, Գարապաղի այրիւձիոյն և Կովկասեան թնդանոթաձիգներու քաջագործութիւնը»։ Չնայած վերոհիշյալներն արևելահայեր էին, բանախոսը շեշտում է՝ «ազգը նոյնն է և արիւնը նոյն»։ Բացահայտելով ամբողջ հայության և ընդգծելով մասնավորապես արևմտահայության մտավոր նկարագիրը և զբաղեցրած դիրքը՝ նա արձանագրում է, որ չնայած հայ ժողովուրդն ինքնուրույն պետություն չունի, սակայն թուրք սուլթանները 1461 թ. հաստատել են հայոց պատրիարքությունը, որը յուրատեսակ «ազգապետութիւն» է և ինքնուրույն գործունեություն է ծավալել ամուսնությունների, ժառանգությունների, ազգահամարի, կրթական և բարեգործական հաստատությունների մեջ։ Իսկ 1860 թ. արևմտահայոց ազգային սահմանադրությամբ հայերն ունեցան գոնե քաղաքական «անկատար կերպարանք»։ Օրմանյանի աչքից չեն վրիպել հայազգի կաթոլիկներն ու բողոքականները, որոնք թեն Սահմանադրությամբ չեն առաջնորդվում, բայց կառավարվում են մոտավորապես նույն ձևով։

Բանախոսը հատուկ ուշադրություն է դարձնում արևելահայությանը («ռուսաբնակ հայեր»), որոնք չնայած չունեն հատուկ վարչություն, և նրանց գավառները ղեկավարում է փոխարքան, բայց պետական պաշտոնյաների թվում մեծաթիվ հայեր կան։ Առավել կարևորն այն է, որ հայոց կաթողիկոսությունն է այնտեղ՝ Էջմիածնում, իսկ այդ հանգամանքը «հայոյն առանձնական դիրք մը կընծայե»։ Արևմտահայերը գիտեն նաև, որ Եգիպտոսում Նուբար փաշան «պետութեանց նախարարութեանց կը նախագահե», իսկ Օսմանյան կայսրության պետական ապարատում ծանրակշիռ տեղ են գրավում «Սագրզլեան մը, Վահանեան մը, Օտեան մը»։ Ռուսական կայսրության, պարսկական պետության մեջ ևս «ներկայիս հայն կը ցուցնե այն տաղանդը, որ ժամանակին գերագոյն հանձարն է՝ քաղաքագիտութիւնը»¹։ Չնայած այդ բոլորին՝ բանախոսը գտնում է, որ ազգի ներկան և դիրքը կատարյալ չեն լինի առանց քննելու «իւր կրոնական ներկան»։ Բայց շրջանցելով կրոնական

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, 1879, թիվ 2232։

տարբերությունները՝ նա այդ խնդիրը թողնում է հոգևորականների վերլուծությանը։ Նա նշում է, որ ամբողջ Եվրոպայում տիրում են դավանական տարբերություններ, և ընդգծում, որ «հայուն ոգին աւելի վեհանձն և նուազ փոքրոգի է, քան թե այլոց ազգաց քրիստոնեական ոգին»<sup>1</sup>։

Հայ հոգևորականությունը սերտ կապված է իր ժողովրդի հետ, եկեղեցու մատակարարությունը գտնվում է ժողովրդի ձեռքին։ Մյուս կողմից, ժողովրդի հոգսերը հոգացողը և նրա պաշտպանը Հայոց եկեղեցին է։ Հատուկ բացատրում է և ընդգծում, որ հայ ժողովրդի կարիքների և վշտերի համար բողոքողը Հայոց պատրիարքն է։ Դա հարուցել է քաղաքակիրթ Եվրոպայի զարմանքը և հարգանքը, որ հայ ազգի վշտերը «համաշխարհային Արիոպագոսին ներկայացողները» երկու հայ արքեպիսկոպոսներն էին, իսկ հայության իրավունքը պաշտպանողները՝ «եկեղեցական համագումար ժողովը»։

Բանախոսը մատնանշում է, որ ունկնդիրներին ներկայացրեց հայության մտավորական, քաղաքական և բարոլական ներկան, բայց իր առջև պահանջ է դնում ներկայացնելու նաև հայի նյութական կողմը։ Նա իր համոցմունքն է հայտնում, որ ներկա պայմաններում հայր տեսականորեն ունի ազգ կազմելու բոլոր իրավասությունները։ Սակայն այդ ժամանակաշրջանում հային նա համեմատում է «քամուց ծեծված ծառի տերևների հետ», որ սփռվել է աշխարհի չորս կողմը, իսկ «ազգութեան ծառը» գոլություն չունի։ Ամբողջ աշխարհում գոյություն ունեն հայկական գաղթօջախներ՝ Վրաստանում, Պարսկաստանում, Միջագետքում, Ասորիքում, Եգիպտոսում, Փոքր Ասիայում, Թրակիայում, Մաձառստանում (Հունգարիա), Լեհաստանում, Ռուսաստանում, Հնդկաստանում, նույնիսկ Աֆղանստանում<sup>2</sup>։ Գաղթականության ամենամեծ դժբախտությունը նա համարում է Հայրենիքից հեռու լինելը, բայց րնդգծում, որ գաղթածներն «ավելի երջանիկ ու հանգիստ են, քան Հայաստանում ապրողները», որը խիստ այժմեական հարցադրում է։ Օրմանյանը շեշտում է, որ, չնայած շարունակվող գաղթին, հայության մեծ մասը գտնվում է Հայաստանում. «Բարձր Հայք ու Վասպուրական (Կարս և Վանա կուսակալութիւնք և իրեն գլխավոր քաղաքներ՝ Կարին, Վան, Մուշ, Խարբերդ, Երգնկա, Բաբերդ և այլուր)»։ Նա նշում է, որ այդտեղ պետք է փնտրենք «մեր ազգի դիրքը և արմատր», երկար կանգ է առնում հայի ներկա թշվառ կացության վրա, որը «հարստահարութեան և կեղեքման հետեւանք է»։ Բարձր Դուռը չի կատարում բարենորոգումների պաշտոնական խոստումները, իսկ եվրոպական պետությունների հսկողությունը ոչ մի արդյունք չի տայիս։ Բանախոսն ընդգծում է՝ «կուզեմ հավատալ», որ հզոր պետությունների խոստումները պիտի կատարվեն։ Ըստ Օրմանյանի՝ հայերի թիվը հասնում է հինգ միլիոնի, ավելի ստույգ՝ 4.735.000-ի։ Հայերի քանակը համարելով ոչ թե չափազանցված, այլ ստույգ` նա չի կարողանում կողմնորոշվել, թե որտեղ են

<sup>1</sup> Նույն տեղում, թիվ 2233։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում։

հայերը մեծամասնություն կազմում, և եզրակացնում է, որ հին ազգի մնացորդ հայր «բարոլական կենդանութիւնը կորսնցուցած չէ»։ Ըստ նրա՝ հայր «տերեւաթափ ծառ է, բայց ոչ չորացեայ ու փտած»<sup>1</sup>. հասել է նրա «վերընձիւղելու գարունը և դայար բողբոջները ամեն կողմէ կարձակեն»։ Հայության ծառի բողբոջները, ըստ Օրմանյանի, բազմաթիվ են, դրանց շարքում են՝ «կրօնք և եկեղեցականութիւն, լեզու և ընդունակութիւն, դպրութիւն և գիտութիւն, վարչութիւն և զինուորութիւն, քաղաքագիտութիւն և վաճառականութիւն»<sup>2</sup>։ Մակայն նա մտավախություն ունի, որ այդ բողբոջները կարող են թառամել, որովհետև երկու դարից ավելի է, որ հայր ոիմում է քաղաքակիրը ազգերի օգնությանը, սակայն արդյունքը շոշափելի չէ. «Ինչ որ կայ՝ դեռ տկար և լողղողդուն է, դեռ նեղ ու անձուկ է»։ Ներկա կացության շարադրանքը հեղինակին ուղղորդում է դեպի հայի ապագան, որը, ըստ նրա, սերտորեն կապված է ազգի կրթության հետ։ Սեփական փորձով նա համոզվել է, որ եթե հայ գեղջուկին համեմատեն եվրոպացու հետ, կտեսնեն, որ նա «շատ ավելի ուշիմ և մտացի բան գիտցող և խոսթ հասկցող է», քան եվրոպացի շինականը։ Դա համարելով բնական տաղանդ` Օրմանյանն ընդգծում է, որ հայությունը կարիք է զգում «նախնական, երկրորդական և բարձր վարժարանաց»։

Ամենից շատ նա ընդգծում է բարձր վարժարանի կարևորությունը հայ կյանքի և եվրոպական մրցակցությանը դիմակայելու համար։ Նշելով, որ հայկական գյուղերում ընդհանրապես վարժարան գոյություն չունի, բանախոսը կարծիք է հայտնում, որ նոր ստեղծվող ընկերությունները պետք է ջանքեր թափեն նոր վարժարաններ հիմնելու ոչ թե Կ. Պոլսում, այլ բուն Արևմտյան Հայաստանում։ Այդ առումով նա բարձր է գնահատում Արարատյան ընկերության կատարած աշխատանքը, որի շնորհիվ երկուսուկես տարում մի քանի վարժարաններ են բացվել Վասպուրականի գյուղերում³, ձեռնարկվել են քայլեր Վարժապետանոց հիմնադրելու համար, և որդեգրվել է «Հայաստանի մեջ ձրիաբար ուսում ծավալելը» կարգախոսը։ Նման գործունեություն ծավալելու համար ստեղծվել են «Դպրոցասիրաց-Արևելյանը», «Բարեսերը», «Ընթերցասիրացը»⁴։ Բանախոսը գոհունակություն է հայտնում, որ նախակրթարանները երկսեռ են, որովհետև նրանք կոչված են կրթելու «հաջորդ սերնդեան մայրերը», սակայն դառնացած խոստովանում է, որ «բարձր ուսումը» հայ հասարակությունն անպետ, նույնիսկ վնասակար է

<sup>1</sup> Նույն տեղում, թիվ 2234։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե´ս **Կոստանդյան Է.,** Ակնարկներ արևմտահայ մշակութային և հասարակական-քադաքական կյանքի պատմության (19-րդ դարի 80-ական թվականներ), Երևան, 2005, էջ 27-40։

 $<sup>^4</sup>$  Հետագայում դրանք միավորվել են «Միացյալ ընկերությունք Հայոցի» մեջ։ Տե´ս նույն տեղում, էջ 14-17։

համարում կանանց համար, և խիստ վշտանում է, որ «բարձր ուսմանց դոները գոց են աղքատաց և կարոտելոց համար»<sup>1</sup>։

Բոլոր ժամանակներում ուսման համար կարևոր միջոցը համարելով դրամը՝ նա նշում է այն հայթայթելու երկու միջոց՝ «ազգային քսակը» (պատրիարքարանի միջոցները) և ազգի մեծահարուստների հնարավոր օգնությունը։ Արևելահայերի և մյուս գաղթօջախներում երկու տեսակի թե միջոցի գոյությունը եղելություն համարելով՝ բանախոսն ընդգծում է, որ արևմտահայ իրականության մեջ «ընդհանուր ազգը» գտնվում է «ետնեալ վիձակի մը մեջ»։ Դրա պատձառը նա համարում է «գավառաց ցարդ տիրած վարչական ընթացից թերութիւնները»²։ Հայ «տառապեալ հողագործը» իր հողի տերը չէ, որովհետև կաշառակեր հարկապահանջը նախատեսվածից շատ է հարկ գանձում, իսկ «բռնավոր հողատերը, ընդդեմ օրինաց, ուզածին չափ կառնի»։ Օրմանյանը հայտարարում է, որ գործադիր օրենք չկա փաստորեն, որովհետև նա կա՛մ չի կարողանում, կա՛մ չի ուզում գործել։ Հրապարակային դասախոսության ընթացքում նման մոտեցման ցուցաբերումն այն ժամանակ նիստ հանդուգն քայլ էր։ Բանախոսը գտնում էր, որ հայի ապագան պահանջում է, որ այդ «դարմանը հոգագուի»։

Մեծ տերությունների հասցեին նա հնչեցնում է իր քննադատական խոսքը, որոնք չնայած «իրենց ձեռքն են վերցրել Թուրքիայի ապագան», և հայությունը հույսեր էր տածում, որ «իր ցավին ցավակից կա», սակայն շուտով նրանց գործունեությունը ցույց տվեց, որ նրանք «Թուրքիայում գտնվող բոլոր ազգերի համար չեն հոգում»։ Այդ պատճառով նա Հայոզ պատրիարքարանի գործն է համարում` «գրել, աղաչել և պահանջել... հայոց ապագան երաշխավորել»։ Շնորհակալությամբ ընդունելով պատրիարք Ն. Վարժապետյանի ծավալած գործունեությունը հայ ժողովրդի ապագան ապահովելու հարզում` նա կոչ է անում պանդուխտ հայերին վերադառնալ հայրենիք և շենագնել իրենց հայրերից ժառանգած երկիրը։ Երկրագործը պետք է զբաղվի երկրագործությամբ, վաձառականը՝ վաձառականությամբ, արհեստավորը զարկ տա իր արհեստին. շատ գործ կա անելու հայրենիքում, այնպես որ, ինչպես ցավով եզրահանգում է նա, «գործ կալ, գործող չկալ»<sup>3</sup>։ Բանախոսը գտնում է, որ ազգի ապագան ապահով կլինի, երբ բոլոր ուժերը «կեդրոնանան որոշեալ սահմանին մեջ»<sup>4</sup>, սակայն դա դեռնս հնարավոր չի համարում, քանի որ «հայր բաժանեալ է քաղաքականապես»։ Օրմանյանը երկար է խորհում, թե որտեղ է հայության ապագան` նկատելով, որ թեն որոշ ազգերի «անհաղթ ու անկործանելի էին» համարում, բայց նրանք անհետացան։

¹ «Մասիս», 1879, թիվ 2236:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 2237։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն ժամանակ Գ. Սրվանձտյանցը գրում էր. «Հայաստանի մեջն է բուն հայկական խնդիրը, իսկ մենք Պեոլինի մեջ կորոնենք զայն»։ Տե´ս **Սրվանձտյանց Գ**., Թորոս աղբար Հայաստանի ձամփորդ, Կ. Պոլիս, 1879, հ. 1, էջ 270։

<sup>4 «</sup>Մասիս», 1879, թիվ 2238։

Արոյո՞ք Բեոլինի վեհաժողովի ներկայացրած «կազմակերպութեան ձևր» կարող է լինել հայի ապագան։ Այս անգամ խոհական ընթացրին հետևող բանախոսը շեշտում է, որ վարչության այդ ձևր հայերին չի գրգռում օսմանյան հպատակության դեմ. ի՞նչ է իրենց պահանջածը` վարչական բարենորոցություն, իսկ կառավարությունը հայտարարել է, որ դա առանձնաշնորհում չէ։ Սակայն Օրմանյանը հավատում է, որ գավառական բարենորոգությունները պետք է կատարվեն, քանի որ դա վձոված է «արքունի հրամանաւ և երաշխաւոր պետութեանց հաւանութեամբ»։ Նա ցանկանում է իր խոսքն ավարտել ունկնդիրներին հավատ ներշնչելով. ոչ թե Կ. Պոլիսն է հայության ապագան, այլ բուն Հայաստանը՝ «գավառները». «Հայր իր մերձավոր ապագան և առաջադիմութիւնը ըմբռնում է հայ գավառների մեջ»։ Սակայն գործնական քալլերը նա թողնում է ունկնդիրներին. ամենակարևորն ազգի առաջադիմության համար միջոցներ հայթայթելն է, որի համար ոչ թե պետք է տուրք հաստատվի, այլ բոլոր ազգայինները պետք է աշխատեն այդ ուղղությամբ։ Նա ոգեկոչում է ամբողջ հայությանը. «Հայեր և հայուհիներ, ազգերնիս առանց ապագայի չէ, աշխատեցեք, օգնեցեք»<sup>1</sup>։ Քառասուն դար հարատևող ժողովուրդը «ասկե ետքն ալ չոչնչանար»։ Պատմության ելևէջներին, վայրիվերումներին դիմակալող ժողովուրդը չի կարող ապագա չունենալ։ «Ապագայն ձերն է, բայց և ազգին հետ մերն է նաև «ապագային պատասխանատուութիւնը»։ Նրա ընդարձակ բանախոսությունը, որն ավարտվում է նման արտակարգ եզրակացությամբ, արժանանում է ունկնդիրների բուռն րնդունելությանը։

Առաջին բանախոսության հաջողությունը նպաստել է Օրմանյանի բանախոսությունների շարքին։ Օսմանյան կայսրության մայրաքաղաքի տարբեր թաղամասերի հայերը խնդրանք՝ հրավերներ էին ուղարկում նրան նոր բանախոսություններ ունկնդրելու համար։

Երկրորդ անգամ Օրմանյանն ընդունում է բանախոսության հրավերը 1879 թ. մայիսի 26-ին։ Այս անգամ նրան մեծ հարգանքով ընդունում է Ուս-կյուտարի Կրթասիրաց ընկերությունը²։ Քանի որ հրավիրողները բանախոսին են թողնում «նիւթի ընտրութեան իրավունքը», ուստի նա բացատրում է ունկնդիրներին, որ ամենակարևոր հետագոտության նյութ կարող է լինել

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, թիվ 2240։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ինչպես առաջին բանախոսությունը, երկրորդը ևս հրատարակվում է ժամանակի հայ մամուլում, իսկ 85 տարի անց` 1955 թ., Կիլիկիայի կաթողիկոսության պատվերով Անթիլիասում այն վերահրատարակվում է երկրորդ անգամ (տե՛ս **Օրմանեան Մ**., Հայութեան հոգին։ Բանախօսութիւն արտասանեալ ի լսարանի կրթասիրաց ընկերութեան Յիւսկիւտար ի 26 մայիսի 1879, Բ տպագրութիւն, Անթիլիաս, 1955)։ Երկրորդ բանախոսության հրատարակիչը` Տաձատ Սրապյանը, «Մեր նպատակը» խորագրով առաջաբանում բացատրում է, որ հրատարակության նպատակն է «տարածել մեր ազգային կեանքին մէջ` եղբայրասիրութեան, փոխադարձ յարգանքի եւ հասկացողութեան ոգի մը, որ եկած է առհասարակ մեր Եկեղեցիէն եւ եղած` մեր ոլժը»։

«ամենայն հայոց հոգեկան հարաբերութեանց բովանդակութիւնը» մեկնաբանելը, և այդ պատձառով բանախոսությունը պետք է նվիրվի «Հայության ոգուն»։ Գտնելով, որ հայության հոգուն խորքային բացատրություն տալը կհանգեցնի իմաստասիրական և քաղաքագիտական խնդիրների պարզաբանմանը, և դա չհամարելով իր նպատակը՝ նա ունկնդիրների ուշադրությունը ցանկանում է հրավիրել ավելի գործնական խնդիրների վրա։

Հայության հոգին ամեն մի անհատի ոգին է, որը քիչ թե շատ տեղյակ է իր ազգի պատմությանը, ուստի խոսելիս, հանգամանքների բերումով, կա՛մ այն բարձրացնում է մինչև երկինք, կա՛մ իջեցնում անդունդի խորքերը. կարծես երևան են գալիս նոր Խորենացիներ, ովքեր հայի ողբն են հնչեցնում։ Կան հայ մարդիկ, ովքեր իրենց դժբախտ են համարում իրենց իսկ գործած սխայների պատձառով՝ մատնանշելով Մերուժան Արծրունուն, Վասակ Սյունիին, Վեստ Սարգսին և ուրիշներին, և կրկնում են, որ նման իրավիձակում հայտնվել են իրենց անմիաբանության պատձառով։ Բանախոսն րնոգծում է, որ իր ելույթի նպատակը ոչ թե հայ ազգությանն այպանելն է, այլ նրան ներկայացնելն այնպիսին, ինչպիսին այն կա։ Եթե ոմանք հայությանը ներկայացնում են իբրև անմիաբան և պատմական փաստեր են բերում, թե Արշակունիների և Բագրատունիների ժամանակ ինչպես էին հայ նախարարներն իրենց թագավորներին հանձնում թշնամուն, ապա Օրմանյանն րնդգծում է, որ պատմությանը թիչ թե շատ տեղյակ մարդիկ գիտեն, թե որքան շատ ավելի վատ գործեր են կատարվել Եվրոպայում։ Ամենից զորավոր, «իմաստուն և խոհեմ կարծուաց ազգաց մեջ» «լատին և գերմանացի ազգերը» միջին դարերում տապալել են սեփական թագավորությունը։ Բանախոսն ապացուցում է, որ հայության գոլությունն իբրև ազգություն պետք է խոստովանել, «թե հայոց ներքին արդիւնքն ու արժանիքն են»։ Ինչպես նա նշում է, ավելի քան 500 տարի առաջ, այն է՝ 1375 թ. ի վեր, հայությունը կորցրել է իր պետականությունը Կիլիկիայում և առաջնորդվում է միայն հոգու բնական մղումներով։ Ըստ Օրմանյանի՝ հայր նվաձել է իր Ազգային Սահմանադրությունը «իբրև հոգու պահանջ»։ Ժամանակակիցները դա համարում են «նախանձելի միութեամբ և միաձալնութեամբ» կատարված իրողություն։ Բանախոսն ընդգծում է հայության ոգու բոլոր հատկանիշները և հմտորեն դրանց տալիս է բացատրություններ։ «Հայութեան հոգին ունի աննկուն յարատեւութիւն... բարուց չափաւորութիւն... ունի այն միաբանութիւնը, որով ազգային անհատներ իրարու միանալով կրնան ընդհանուր բարին և ընդհանրութեան աւանդ եղող բարիքը պահպանել, պաշտպանել, լառաջացնել և կատարելագործել»¹։ Հայության հոգու ամենամեծ արտահայտությունը հեղինակը համարում է ազգասիրությունը, որը հավասարեցնում է ազգային մարտիրոսությանը։ Քանի դար շարունակ հայր պայքարել է, հայկական դրոշը պատվով ծածանել են «Մամիկոնեանք, Բագրատունիք, Արծրունիք, Ռուբի-

ւ Նույն տեղում, էջ 23։

նեանք, Օրբելեանք, Դաւիթ և Մխիթար Սիւնեզիք...», հիշատակում է նույնիսկ անպարտ Ուլնիան (Զելթունը), որը պաշտպանում է իր ազատությունը «ապահով լերանց վրա»։ Թվարկելով պատմական և ժամանակակից ազատագրական պայքարի փաստերը՝ բանախոսը դրանք արժևորում է իբրև հայության ազգային ոգու դրսևորումներ։ Այդ ամենով հանդերձ, նա նշում է նաև թերությունները՝ նախօրոք խոստովանելով, որ չի ցանկանում «դատախացի և ամբաստանողի ձև առնել», այլ հարցերը քննարկել իբրև բարեկամ։ Հետաքրքիր է նրա քննադատությունը, ըստ որի՝ լավ պտուդ ունենալու համար լավ սերմը բավական չէ, անհրաժեշտ է այն լավ մշակել ու խնամել, ապա թե ոչ՝ «ամէնէն ընտիր հունտր վտիտ և տկար, որդնոտ և փտած պտուղներ կուտա...»<sup>1</sup>։ Տարբեր պետություններ, որոնց տիրապետության ներքո էին գտնվում հայերը, ստիպում էին իրենց հպատակներին յուրացնել կամ ընդունել իրենց հատկանիշները և, փաստորեն, իրենց թերությունները «պատվաստում էին» հայերի վրա։ Բայց քանի որ ձակատագրի կույր հարվածներով հայերն ընկան «ներհակ ընդդեմ gonniթեանց մեջ», ազգը բաժանվեց տարբեր տիրողների մեջ և «տարբեր ազգին ծառալութեան ներքեւ ինկաւ, և անոր ազդեցութեանց ենթարկուեցավ»<sup>2</sup>։ Բանախոսը գտնում է, որ հայության ուսուցիչները պարտավոր են ժողովրդին տալ ազգային դաստիարակություն` ըստ ազգային լեզվի, նյութի և ուսմունքի, և եզրակացնում, որ միայն այդ ձևով չենք կորցնի մեր «հայութեան ոցին»։ Որքան վատ լինի ազգի անցլալը, պետք է վստահել հայության հոգուն, որը կարողանում է փարատել ապագալի վտանգը և պահպանում է աննկուն ոգին և նույնիսկ «միջազգային ատեաններում» (ակնարկում է Բեռլինի վեհաժողովը) բարձրացնում իր փրկության հարցը։ Հարկ է ազգային կրթություն տալ, փարատել վհատությունն ու երկլուդը, վերացնել մեր հոգու վրա դրսից ներմուծված արատները։ Այդ պայմաններում միայն կզորանա հայության հոգին, կդառնա «զարգացեալ ժողովուրդ»։ Սակալն դրա համար երկու անհրաժեշտ պայմաններ են պետք. մեկր բնական տաղանդն է, որով օժտված է մեր ժողովուրդը, մյուսը «ուսումնական դաստիարակութիւնն է, և անոր մեջ շատ պակասութիւններ ունինք տակավին»<sup>3</sup>:

Օրմանյանը հայտնում է, որ հանդգնում է խորհուրդներ տալ ազգային գործիչներին և ժողովրդին. առաջինին՝ հարգել ժողովրդի կարծիքը, նկատի առնել նրա միտքն ու կամքը և պաշտպանել նրան։ Իսկ ժողովրդին տված նրա ամենաանկեղծ խորհուրդն է խստապահանջ լինել «ձեր իշխանութեանց հետ», որն ունի արդիական հնչեղություն, և «ձեզի հետ»։ Բանախոսությունն ավարտվում է միասնության խորհրդով. անհրաժեշտ է միանալ, կազմել ընկերություններ։ Նա ուրախանում է, որ նման ընկերություններ ստեղծվել

ւ Նույն տեղում, էջ 28։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 30։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 37։

են Վասպուրականում, Տարոնում, Կիլիկիայում, Փոքր Հայքում։ Փաստորեն բազմապատկվում են «գործողները»։ «Ազգանվեր հայուհյաց» ընկերության ստեղծումը Կ. Պոլսում բանախոսին մեծ ուրախություն է պատձառում, և նա առաջարկում է ստեղծել ընկերությունների կենտրոնական հանձնախումբ՝ կրթական և ազգային գործերը բաշխելու համար։ Մտորում է, թե արդյոք բանախոսությունը հասավ իր նպատակին, և վերջին պատգամն է տալիս ունկնդիրներին. «Ազգութիւնը կործանումից փրկելու միակ միջոցը արիութիւնն է եւ միաբանութիւնը»¹։ Բանախոսության վերջում Օրմանյանը հետաքրքիր առաջարկություն է անում՝ նշելով, որ այլազգիները միմյանց դիմելիս գործածում են տիրոջ անունը (господин, տեր, տիրայր)։ Նա հաղորդում է, որ ռամիկ հայ շինականը հարևանին դիմելիս օգտագործում է «ախպար» (եղբայր) բառը, և համոզմունք հայտնում, որ եղբայր բառից ավելի նախընտրելի դիմելաձև չկա, ուստի հղում է Մ. Պեշիկթաշլյանին.

«Ընդ աստեղօք ինչ կա սիրուն,

Քան զանձկալի եղբայր անուն ...»²:

Բանախոսությունն Օրմանյանը եզրափակում է ունկնդիրներին հիշեցնելով, թե շուտով լրանալու է Ազգային Սահմանադրության 19-րդ տարեդարձը (նա, ի դեպ, գտնում է՝ սուլթանի կողմից «թլփատված» սահմանադրությունն ընդունվել է ոչ թե 1863 թ., այլ 1860 թ.), և ամբողջ հայությունը պատրաստվում է տոնախմբության։ Ինչպես առաջին, նրա երկրորդ բանախոսությունը ևս մեծ արձագանք է գտնում Կ. Պոլսի գաղթօջախի հայության շրջանում։ Բանախոսությունների հրավերների հոսքը մեծանում է։ Սակայն մինչև երրորդ բանախոսությունը Օրմանյանի կյանքում տեղի է ունենում իր համար ամենացանկալի իրադարձություն։

1879 թ. հոկտեմբերի 28-ին արտակարգ հանդիսավորությամբ՝ գրեթե ժողովրդական ցույցի տեսքով կաթոլիկ Օրմանյանը վերադառնում է Հայոց եկեղեցու գիրկը։ Իրավացի է Հ. Միրունին, երբ նշում է, որ ուղղակի «ժողովրդական ցույցի կերպարանք առավ այդ դարձը»³։ Իրական դարձն Օրմանյանի հոգում և նրա շրջապատի գործիչների համար տեղի էր ունեցել ավելի վաղ։ Նրա հետ Հայոց եկեղեցու գիրկը վերադարձան յոթանասուներկու հայ։ Այն ժամանակ (ինչպես ինձ թվում է, նաև այսօր) Հայոց եկեղեցին այն «շաղախն էր», որ միավորում էր հայ ազգության աշխարհասփյուռ հատվածները։ Հայոց եկեղեցու գիրկը վերադարձողներն Օրմանյանի հետ գնացին Հայոց պատրիարքարան, որտեղ շրջապատված հայ հոգևորականներով՝ վերջինս գրավոր ուղերձ կարդաց՝ նշելով դավանական անջատումների չարիքները, ընդգծելով առաջին հերթին հայոց միասնությունը և կոչ անելով միավորվել ու միաբանվել։ Պարտրիարքը փիլոն և վեղար նվիրեց

ւ Նույն տեղում, էջ 44։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 45։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Միրունի Հ. Հ.,** Օրմանյանը և իր ժամանակը, Էջմիածին, 1961, թիվ Ե, էջ 42։

Օրմանյանին, շնորհեց Մայր եկեղեցու ծայրագույն վարդապետության աստիձան (կաթոլիկ եկեղեցում, ինչպես վերը նշվեց, նա արդեն վարդապետ էր)։ Հայոց եկեղեցու գիրկը վերադառնալն ինքը բացատրում է ոչ թե որպես «վայրկենական բռնկումի արդիւնք», այլ երկարատն խորհրդածությունների և ներքին խոր համոզման արդյունք։ Նա այդ վձիռը կայացրեց գիտական հսկա պաշարով։ «Մասիսը» 1879 թ. նոյեմբերի 11-ի թիվ 2469-ում հատուկ հոդված նվիրեց նրա դարձին։ Տպագրվեց նաև «Գերապատիվ Օրմանեան Մաղաքիա վարդապետի ուղերձը» կաթոլիկությունից Հայոց եկեղեցու գիրկը դառնալու մասին։ Ուղերձի հեղինակը հայության դժբախտությունն է համարում նրա բաժանումը տարբեր մասերի, ցանկանում է, որ Հայոց եկեղեցու գիրկը վերադարձողների շարքը երբեք չընդհատվի, երազում, որ «բոլոր հայազգիք միասին և միաբերան մի մարմին, մի հասարակութիւն և մի եկեղեցի ըլլային միշտ»։ Ուղերձին հետևում է պատրիարք հոր պատասխանը։

Օրհնելով այդ մեծ խմբի դարձը մայր եկեղեցի՝ պատրիարքը նշում է, որ անկախ այն հանգամանքից, թե թշնամիները որքան են հարձակվել «հայոց տան վրա», այն չի կործանվել, որովհետև հիմնված է եղել հաստատուն հիմքի՝ «Քրիստոսի սիրոյ» վրա։ Պատրիարքն այդ դարձը չի համարում կրոնափոխություն, այլ վերադարձ այն տունը, որտեղ «ծնած ու սնած էին Ձեր Հայրերը»։ Բարի գալուստ մաղթելով նրանց՝ պատրիարքը ցանկանում է, որ «միւս բացակայ եղբայրներն բարով գան, հազար բարով»։

Հոգևորական գործերով Եգիպտոսում գտնվող Հովհաննես քահանա Մկրյանը ողջույնի նամակ է հղում Օրմանյանին՝ հայտնելով, որ նրա առաջ բացվել է գործունեության լայն ասպարեզ. «Աշխատեցեք ի նմա բուն հայկական ոգւով և աշխուժիւ»¹։ Օրմանյանի վայելած ջերմ համակրանքի և գնահատականի մասին է վկայում այն փաստը, որ նրան Պետերբուրգից ողջունել է նույնիսկ «Ուսումնական և բազմարդիւն» քահանա Գաբրիել Պատկանյանը։ Օրհնելով նրա դարձը Հայոց եկեղեցու գիրկը՝ նա ափսոսանք է հայտնել, որ հեռու է մարմնով, փոխարենը նշել, որ «այլ հոգի իմ յոյժ մերձ է վայրաց՝ ուր կացեալ են ոտք քո...»²։ Մեկ ամիս անց Մաղաքիա ծայրագույն վարդապետը Հայոց եկեղեցու գիրկը վերադառնալու առիթով հնազանդության գիր է ուղղել Ամենայն Հայոց Վեհափառ Հայրապետ Գևորգ Դ-ին և նրանից ստացել օրհնության կոնդակ³։

Այժմ շատ ավելի մեծ թվով բանախոսությունների հրավերներ տեղացին, որոնք ընդհատվել էին կարձ ժամանակով։ Դեռ մի ամիս չանցած` 1879 թ. նոյեմբերի 17-ին, դարձյալ Ուսկյուտարի կրթասիրաց ընկերության լսարանում նա հանդես եկավ «Միութիւն Հայութեան» խորագրով բանախոսությամբ։ Նույն թաղամասում երկրորդ անգամ բանախոսելը տեղի հանրու-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Մասիս», 1879, թիվ 2493:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 2496:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, թիվ 2519:

թյան արտակարգ վերաբերմունքի ապացույցն էր¹։ Պատահական չէր բանախոսության թեմայի ընտրությունը։ Հայության ոգին բացատրելուց և մեկնաբանելուց հետո անհրաժեշտ էր հայության միությունը, որն ազգի գոլության երաշխիքն էր դառնալու։ Ըստ բանախոսի, դարերի ընթացքում տոկացող հայր չտոցորվեց «միութեան գաղափարներով»։ Հայերը հեղեղի դեմ թումբ էին բարձրացնում՝ աշխատելով իրենց անձի համար «օգուտ մր պտղաբերել»։ Դրանից ազգության շենքի որմերը սկսեցին բարձրանալ, իսկ շաղախը դարձավ միության գաղափարը։ Հայության մասերն իրար հետ սկսեցին խոսել միության մասին. «Իմացական միութիւն, սիրոլ միութիւն, սրտի միութիւն, րդձից միութիւն, բաղձանաց միութիւն»<sup>2</sup>։ Օրմանյանը նշում է, որ անցյալ դարում հայության մասերը մերձենում էին միմյանց. բարգավաձ ձեմարան, ուսումնատենչ միաբանություն, «ազգանվեր անձինք», սակալն չնայած այդ մակարդակին՝ կար ոչ թե միության կապ, այլ «սրտի և րդձի կապ»։ Յուրաքանչյուրը ցանկանում է մի լավ բան անել ազգի համար, բայց հայության միության հարցը, ըստ բանախոսի, վերելը էր ապրում «վերջին ժամանակներում»։ Բանախոսն ունկնդիրներին տեղեկացնում է պատմական այն իրադարձություններին, երբ X դարում Բագրատունիների օրոք միավորված հայկական թագավորությունում ստեղծվել են Կարսի, Անիի, Վասպուրականի, Կիլիկիայի մանը թագավորությունները։ Իսկ «լատինների» միջամտությամբ հայությունը բաժանվել է նոր մասերի։ Օրմանյանը ցավով է արձանագրում, որ հայերը բաժանված են եկեղեցիով, ազգով, տեղով, պետությամբ, լեզվով և իշխանությամբ, որոնք նա մեկ առ մեկ մեկնաբանում է։ Չնալած բոլոր հայերը քրիստոնյա են, սակայն տարբեր են դավանանքները (մի մասը հետևում է հռոմեական՝ կաթոլիկ եկեղեցուն, մյուս մասն աշակերտում է բողոքականներին), որոնք բաժանվել են հայ ուղղափառ առաքելականներից։ Օրմանյանը հատուկ ընդգծում է, որ հարգում է դավանանքի ազատությունը, բայց դա խանգարեց հայության միությանը. եղբայրը դուրս եկավ եղբոր դեմ, հայությունը բաժան-բաժան եղավ, և «հայ հայու դեմ կրցան րսել՝ ես քո ազգէդ չեմ»<sup>3</sup>։ Բանախոսը գտնում է, որ կրոնն աստվածային ըմբոնում է, բայց այն պետք է նպաստի ոչ թե ազգի բաժանմանը, այլ միասնությանը։ Նա իր ունկնդիրներին համոցում է «լանուն Քրիստոսի» ոչ թե բաժանվել, այլ Քրիստոսին պատվել ազգի միությամբ։

Ազգի բաժանության գործոններից է նաև գաղթը։ Թողնելով Եփրատի և Երասխի ափերը, Արարատի և Տավրոսի լեռներն ու հովիտները, Բզնունյաց (Վանա) և Գեղամա ծովեզերքը` հայերը ցրվեցին աշխարհով մեկ, նրանց մի մասին հաջողվեց իրենց ապրած երկրներում «պզտիկ Հայաստաններ ստեղ-

 $<sup>^1</sup>$  Այս բանախոսությունը ևս ունեցել է երկրորդ հրատարակությունը։ Տե´ս **Օրմանեան Մ.,** Միութիւն հայութեան (II տպագր.), Փարիզ, 1958։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 9։

 $<sup>^3</sup>$  Նույն տեղում, էջ 17։

ծել»։ Սակայն ամենաբացասականն այն է, որ բուն հայրենիքում` Արևմտյան Հայաստանում, հայր «խեղձութեամբ կը հեծե և չարաչար կը հարստահարուի»<sup>1</sup>, իսկ պանդուխտներն օտարության մեջ ապրում են հանգիստ և ապահով։ 1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմից հետո, երբ ծագեց Հայկական հարցը, բանախոսը վշտացած արձանագրում է, որ պետությունները «Հայության երկիրը փնտրեցին», որովհետև նույնիսկ հայության կեսն իր բնիկ «հայ հողոյն» վրա չէր ապրում։ Նրա այս դիտարկումը ևս ունի խիստ արդիական հնչեղություն։ Ըստ նրա՝ մեր ազգության պառակտողները ոչ միայն դավաձաններն են՝ Մերուժանները, Վասակները և Վեստ-Սարգիսները, այլն օտար պետությունները։ Նշենք, որ բանախոսության պահին Հայաստանը բաժանված էր Ռուսաստանի, Թուրքիայի և Պարսկաստանի միջն, ինչը հայությանը պատձառել է մեծ դժբախտություններ։

Նա հիշատակում է չորս բաժանում՝ «եկեղեցով, ազգով, տեղով, պետությամբ»։ Բանախոսը շեշտում է, որ դժվար է դրանք վերացնել. թմբկահարել եկեղեցու միջոցով միության հասնելու հանցամանքը՝ նշանակում է անտեսել խոձի ազատության օրենքը։ Պետության միությունը հակասում է միջագգային իրավունքով ամրագրված դիվանագիտական օրենքներին։ Փաստորեն, հայության իրական միության դեմ այնպիսի օրենքներ են գործում, որոնց դեմ պալքարելը բանախոսն անհնար է համարում։ Փոխարենն ի՞նչ միջոցներ է առաջարկում նա. ամենից առաջ անհրաժեշտ է «վերանորոգել հայ ազգին եկեղեզական միութիւնը... և զորագուզանել Հայության միութիւնը ըստ Աստծո կամքի»<sup>2</sup>։ Օրմանյանն ընդգծում է, որ շուրջ կես դար է, ինչ մեզնից ավելի հետ կանգնած ազգերը «մեզմե աւելի լառաջ գացին», իսկ մենք «մաքառել ենք իրար դեմ, աշխատել ենք իրար կործանել»։ Հայտնելով, որ այդ միտքն իր հետ ունեցած զրույցում հայտնել է իր կողմից շատ բարձր գնահատված Հայոց պատրիարք Ներսես Վարժապետյանը, նա ոչ թե ողբի կոչ է անում, այլ առաջարկում միջոցներ որոնել հայության միության համար։ Դիվանագիտական հնարքներով նա գովաբանում է «քաջալաղթ Օսմանեան աշխարհակալին կամքը», որ չորս դար առաջ (1461 թ.) ստեղծեց «հայոց պատրիարքություն»։ Նրա վարչության ներքո ազգային միությունը բանախոսը գործնականում անհնարին է համարում, որովհետև հայության մեջ անընդհատ հնչում են «Մեք Հայութիւնը մի ազգ կուզենք, և ո՛չ մի եկեղեցի» խոսքերը<sup>3</sup>։ Օրմանյանը գտնում է, որ այդ կարծիքը ո՛չ անարգում է և ո՛չ պախարակում առկա կացությունը, բայց կոչում է՝ «պատուեցեք զՔրիստոս Ձեր միութեամբ»։

Բանախոսությունը նա շարունակում է աշխարհագրական և պետական բաժանումների բացատրությամբ. Մեծ Հայքի 15 գավառները, որոնք տարբեր

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 21։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 34։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 41։

պետությունների տիրապետության ներքը էին գտնվում, չեն սահմանափակում հայերի աշխարհագրական տեղաբաշխումը, հայությունն ապրում է նաև Փոքր Հայքում, Պոնտոսում, Կիլիկիայում, Միջագետքում, Ատրպատականում, Աղվանքում և Վիրքում։ Բոլոր այդ վայրերում հայերը բնիկներ են։ Բանախոսի շուրթերից հնչում է հետաքրքիր դիտողություն. նա նշում է, որ թուրքերն ու քրդերն օտարազգիներ են, բայց «կրթութիւնը եւ բնակութիւնը եւ յառաջադիմութիւնը կրնան շնորհել վերստին իրենց սկզբնական ազգութեան»<sup>1</sup>։ Փաստորեն, բանախոսն ուզում է հասկացնել ունկնդիրներին, որ քրդերի և թուրքերի մի մասն ուծացված հայեր են։ Հայության թիվը նա պարփակում է չորս միլիոնի սահմանում, որոնց երկուսուկես միլիոնը, ըստ նրա, ապրում էին Արևմտյան Հայաստանում, սակայն նրանց պակասում են տեղում ապրելու խիզախությունը, կամքն ու ուժը։ Նա նրանց կոչում է չլքել իրենց երեխաներին, «մանկահասակ հարսներին, անկար ծերունիներին», չմեկնել պանդխտության, օտար քաղաքներում «գրաստաբար» չաշխատել՝ մի փորը ցումար վաստակելու և «կաշառակեր և լափշտակող» հարկահավաքին վճարելու համար։ Ըստ երևուլթին դիվանագիտական նպատակներով՝ Օրմանյանը հայտարարում է, որ իբը կայսրը (սույթանը) ցանկանում է ապահովել բոլոր գավառներում բնակվողների երջանկությունը և հայերից սպասում է, որ իրենց գործունեությամբ նրանք կնպաստեն գավառների խաղաղությանն ու բարեկարգությանը։ Ուստի Օրմանյանը կոչ է անում վերջ տալ պանդիտությանը կամ առնվացն այն նվացեցնել, չգնալ նույնիսկ Կոստանդնուպոլիս, որտեղ կկորգնեն թե՛ նյութական և թե՛ բարոլական արժեքները։ Բայց նա ընդգծում է նաև, որ պանդխտության կանխարգելումը մեծապես կախված է հարստահարության վերացումից, և փաստում, որ միայն դա կերաշխավորի գաղթի և պանդխտության վերացումը, ինչը կարող է իրականանալ Հայաստանի բնիկ բնակչության «գործունեա և արիական մասնակցութեամբ»։

Այս անգամ ևս Օրմանյանը քանիցս ընդգծում է գավառներում վարժարաններ բանալու անհրաժեշտությունը։ Նա ուրախությամբ հայտնում է, որ այդ նպատակով բուն Հայաստանում «ժրաջանութեամբ կը գործեն» Արարատյան, Դպրոցասիրաց, Արևելյան և Կիլիկյան ընկերությունները, որոնք քսանչորս վարժարան են բացել Արևմտյան Հայաստանի հայաշատ վայրերում (Վասպուրականում, Տարոնում, Տավրոսում և Կիլիկիայում), սակայն միաժամանակ ափսոսանք է հայտնում, որ դրանք «կարոտութեան հարիւրին» տալիս են ընդամենը մի դարման։ Համոզված, որ շոշափելի արդյունքի հասնելու համար անհրաժեշտ է միավորել այդ ընկերությունները, նա ուրախությամբ հայտնում է, որ այդ ուղղությամբ քայլեր են կատար-

ւ Նույն տեղում, էջ 44։

վում<sup>1</sup>։ Բանախոսն ընկերությունների հիմնադիրներին համոցում է ծախսեր չանել Հայաստանից դուրս։ Դեռ վրա է հասնելու «Դեպի երկիր կոչելու» օրը, որին այժմվանից նախապատրաստվել է պետք։ Նա գտնում է, որ նույնիսկ տարբեր պետություններում ցաքուցրիվ հայությունը պետք է միասնության (միության) հասնելու փորձեր ձեռնարկի։ Գտնելով, որ եկեղեցական միությունն ապահովում է հայության մեծ մասի միությունը (ըստ բանախոսի՝ 87 %-ը), նա ընդգծում է Հայրապետական Աթոռի իրավասությունն ապահովելու Էջմիածնի գերակալությունը մլուս բոլոր հոգևոր կենտրոնների նկատմամբ։ Ըստ Օրմանյանի՝ հայերը պետք է գործադրեն բոլոր միջոցները հայության «իրական միությունը» ստեղծելու համար։ Նա հույս է հայտնում, որ «հայութեան մոխիրներէն կր վերածնի Հայութեան միութիւնը, իւր երջանիկ փիւնիկահան, որ ոչնչանայէն ետքը դարձէայ կր կենդանանա իւր իսկ մոխիրներէն առանց արտաքին գործողի...»<sup>2</sup>։ Բանախոսությունն ավարտվում է ապագալի նկատմամբ հուլսով լի և հուզիչ կոչով՝ ամեն մի հայ պետք է պատրաստ լինի հաղթահարելու արգելքները, ստեղծելու «իրական Միութիւն»։ Դա լուրաքանչլուրի պարտքն է և նպատակր։

Օրմանյանի բանախոսությունների շարթը, սակայն, դրանով չի ավարտվում։ 1879 թ. դեկտեմբերի 23-ին Գատրգյուղի (Գատրքեոլ) Արամյան վարժարանի լսարանում նա հանդես է գալիս «Հայ ազգութիւն» թեմալով<sup>3</sup>։ Նրա նպատակն էր լսարանին ներկայացնել հայ ազգության էությունը։ «Անկապտելի իրաւունը» համարելով առաջադեմ ազգերի շարքում դասվելը՝ նա համեմատության եզրեր է անցկացնում. «Եթե Յոյնն ու Պույկարը, Այպանացին ու Եգիպտացին» իրենց ազգություն են համարում և աշխատում են ազգի համար, ապա հայերը եթե ոչ առավել, գոնե հավասար իրավունք ունեն իրենց ազգության խնդիրը պաշտպանելու պետությունների առջև։ Բանախոսը հարցնում է իր ունկնդիրներին, թե այս իրավիձակում կարո՞ղ է արդյոք հալությունը դասվել Արևելքի առաջադեմ և զարգացած ազգերի շարքը։ Հայության առաջին ձիրքը համարելով իր գոլությունը, լեզուն և եկեղեցին պահպանելը՝ նա նշում է, որ հայությունը ոչ քաղաքական դիրք ունի կամ քաղաքական կենտրոն ունի և ոչ նույնիսկ նման կենտրոն ունենայու հույս։ Աշխարհով մեկ սփոված հայերը կորցրել են իրենց հայրենիքը։ Բանախոսը նրանց համեմատում է հրեաների հետ՝ արձանագրելով շատ տարբերություններ և նմանություններ։ Նա հեռու է այն մտքից, թե հայությունն ունի ազգության «կատարեալ արդիւնքը», բայց անվարան հայտարարում է, որ «ազգութեան ամէն ձիրքերը կր պարունակե»<sup>4</sup>։ Օրմանյանն ազգության

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Այս առնչությամբ նա հայտնում է, որ ստեղծվել է «Միացեալ Ընկերութիւնք հայոց»: Տե´ս **Կոստանդյան Է.,** նշվ. աշխ., նշել էջ 14-16:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Օրմանեան Մ.,** Միութիւն հայութեան, էջ 58:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս **Օրմանեան Մ.,** Հայ ազգութիւն, Կ. Պոլիս, 1880:

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 12։

«ձիրքերը» (հատկանիշներն) է համարում «բազմությունը» (թվաքանակը), լեզուն, կենտրոնը, «կազմակերպութիւնը, յօդակապութիւն մը և նպատակ մը»։ Նա մանրամասնում է, որ եվրոպական ժողովուրդների համար ազգ բառը պետությանը հոմանիշ է, սակայն հայերը զուրկ են դրանից։ Այս ամենով հանդերձ՝ բանախոսը շեշտում է, որ հայն ունի «ազգային գոյութեան ամէն ձիրքերը», բացի պետականից. բայց արևմտահայերն ունեն Ազգային Պատրիարքություն, որը, ըստ նրա, մարմնավորում է ազգի քաղաքական դիրքը։ Հայն ունեցել է աշխարհի հնագույն պետությունը, հայտարարում է նա, ընդգծելով հայագետ Անդրե Մորտմանի կատարած հնագիտական պեղումները, իր և հայության կողմից արտահայտում սրտի խորին կսկիծը նրա վաղաժամ մահվան առիթով։ Նա ուրախությամբ արձանագրում է, թե Ցիցերոնն ինչպիսի «պերձախոսությամբ» է վերլուծել Տիգրան Մեծի սխրանքները, հավելում, որ նման փաստերը բազում են։

Օրմանյանը միաժամանակ ընդգծում է, որ թվաքանակն ազգության կարևոր հատկանիշը չէ. նա վկայակոչում է 60 միլիոն գերմանացու և երկու միլիոն դանիացու գոյության փաստը, որոնք համարվում են ազգ։ Կարծելով, որ հայությունն իր փառքի և հզորության ժամանակ բավականին մեծ թիվ է կազմել, իր օրերի հայության քանակը ներկայացնում է ավելի քան չորս միլիոնի սահմանում՝ միաժամանակ դա համարելով բավականին համեստ։ Ըստ նրա՝ «միլիոն ու կես հաշուին ռուսահայք» (հղում է պետական վիձակագրության տվյալները), միլիոն և մեկ քառորդ «Օսմանեան Մեծ Հայքի բնակիչներն են» (նկատի ունի Կարինի, Վանի, Բաղեշի և Տիգրանակերտի կուսակալությունները), մեկ միլիոնի է հասնում օսմանյան գավառների՝ Հին Փոքր Հայքում, Պոնտոսում, Կապադովկիայում և Կիլիկիայում բնակվող հայության թվաքանակը, իսկ քառորդ միլիոնի՝ աշխարհում սփոված հայության։ Ի մի բերելով այդ թվերը, նա հայտարարում է, որ «Հայութիւնը ազգություն մի է»¹։ Այդուհանդերձ, մեր կարծիքով, նրա մատուցած վիձակագրական տվյալներն ամենևին ամբողջական չեն։

Ազգության առաջին նախապայմաններից մեկն Օրմանյանը համարում է սեփական լեզու ունենալը, որը «սեփական ազգութեան թե՛ ռահահորդն է և թե՛ գրավականը»։ Հետաքրքիր վերլուծություններ է կատարում բանախոսը, ընդգծում գրոց լեզվի՝ գրաբարի խրթինությունը, նաև ձոխությունը, իսկ «խոսից լեզուի»՝ աշխարհաբարի պարզությունը, բայց նաև ցամաքությունը։ Այդուհանդերձ, նա կասկած իսկ չի տածում, որ երկու լեզուն «հավասարապես մերն են» և ծնողի ու զավակի նման միացել, առավել հարուստ են դարձել։ Թվարկելով հայերին պատկանող պատմական տարածքները՝ «Վրկանա, Եվքսինեան, Միջերկրյա և Պարսկային ծովեր, Եփրատ ու Տիգրիս, Կուր և Երասխ կ՚ոռոգանեն, Մասիսք և Տարոնք կը պաշտպանեն, Բզնունեաց, Գեղամալ և Ուրմիոլ ծովակը կր զարդարեն», նա փաստում է, որ դա մեր

ւ Նույն տեղում, էջ 19։

երկիրն է, ուր փոփոխակի «փառքը գոլագավ», և «թշուառութիւնը թագաւորեց» «Հայութեան աշխարհը և Հայ ազգութեան Հայրենիքը»<sup>1</sup>։ Բանախոսն րնդգծում է, որ չնայած հայրենի այդ հոյակապ տարածքին՝ հայությունը կենտրոն չունի, և երկար խորհելուց հետո հայտարարում, որ Հայոց պատրիարթը ոչ թե միայն հոգևոր առաջնորդ է, այլև ազգապետ (միյլեթ բաշի)՝ ազգային վարչության ղեկավար, որի շուրջը բոլորել են Ազգային ժողովի բաղադրիչները՝ կրոնական և քաղաքական կառույցները։ Փաստորեն, Սահմանադրությունը միավորում է միայն օսմանահպատակ հայությանը։ Արևելահալությանը, արևմտահայությանը, աշխարհասփլուռ հայությանը հոդակապողը «Լուսավորչահիմն կաթողիկոսական աթոռն է Ամենայն Հայոց», որը հայությանը ներկայացնում է ոչ միայն իբրև եկեղեցի, այլն «հայ եկեղեցին ազգութեան կը փոխարկե»²։ Քննարկելով հայության կացությունը XIX դարի երկրորդ կեսին՝ Օրմանյանն այն ներկայացնում է իբրև «թշուառ և հիւանդ անձ», որը ձեռնամուխ է եղել ապաքինման գործընթացին։ «Կշռելով իր կատարած գործերը և վայելած անունը»՝ բանախոսը հայտնում է, որ երբեք չի կարելի հայ ազգին բնորոշել իբրև «անձև և անկերպարան» կարգավիճակ ունեցողի։ Մանավանդ հայության մեջ շարժում է սկսվել, որպեսցի այն «կառավարութեան համար նորոգեալ և բարեփոխեալ» ձև ստանա։ Այդ շարժման պարագլուխ համարելով Կ. Պոլսի Հայոց պատրիարքին և նրան վերագրելով «դիւզագնական առաջին թայլերը», որոնց արդյունքը Ման-Ստեֆանոլի 16-րդ հոդվածն է և մեծ պետությունների վեհաժողովի 61-րդ հոդվածը<sup>3</sup>, բանախոսն այդքան բարձր բնորոշումից հետո սթափ արձանագրում է, որ հայերն ակնկալված արդյունքին «կատարելապես չհասան»։ Ընդգծելով հայ ազգության գոյության փաստր՝ նա շեշտում է, թե հարկ է ջանթեր գործադրել լուծելու «Հայաստանի կառաւարութեանը աւելի օգտակար և աւելի օրինաւոր ձեւ տալու խնդիրը...»: Այդ նպատակով Օրմանյանն ազգանվեր պատրիարքին «Պատրիարքական և Ազգապետական, վարչական և օրենսդրական բարձր իշխանութիւն (կառավարութիւն)» հաստատելու պահանջ է ներկայացնում, որպեսզի ազգր բավարարվի ոչ թե սոսկ գոյությամբ, այլ առաջադիմությամբ։ Դիտողություն անելով իր նախնիներին և ժամանակակիցներին, որ չունենք մեր քաջ նախնիների՝ Հայկերի, Արամների, Արտաշեսների, Տիգրանների, Վարդանների պատկերները (թեկուգև անարվեստ, միայն թե լինեին), բանախոսն առաջարկում է հայ մանուկներին հայկական երգեր սովորեցնել, որը նաև ժամանակակից պահանջ է, քանի որ օտար երգերը երեխաներին օտարում են ազգությունից, իսկ գողթան երգիչների գործերը դարեր ի վեր հուցում են մեր սրտերը։ Նա մատնանշում

ւ Նույն տեղում, էջ 22։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 27։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 31։

է Պեշիկթաշլյանի «ազգասիրական երգերը», որոնք մղում են «նոր յառաջադիմութեան քայլերի»։

Օրմանյանն ազգության էությունն անաղարտ պահելու համար անհրաժեշտ է համարում, որ ազգային պատմությանը տեղյակ լինեն ոչ միայն աշակերտները, այլև «չափահասները», և գտնում, որ դրա համար պարտադիր է ոչ թե պատմաբան լինել, այլ պատմության հետ հաղորդակցվել։ Իսկ դրա համար անհրաժեշտ են թանգարաններ, գեղարվեստական գրքեր, երգեր, դասախոսություններ։ Ըստ նրա՝ ամենակարևոր գործը հայության թվաքանակը հավելելն է և Հայաստանը հայաբնակ դարձնելը։ Դրա առաջին քայլը հարկ է, որ լինի պալքար պանդխտության դեմ, որի պատձառով Հայաստանից մեկնում են բազմահացար մարդիկ, իսկ Հայրենիքը զրկվում է նաև նրանց սերունդներից։ Հետաքրքիր է մանրամասնել, որ քաջատեղյակ չլինեյով արևելահայության կացությանը՝ Օրմանյանը նշում է, թե «ռուսահայոց մեջ պանդխտութիւնը պակասել է և այնտեղի գիւղերը դարձել են ապահով»<sup>1</sup>: Իբրև արևմտահալ պանդուխտների թվի ավելացման գործոն, բանախոսը մատնանշում է «հարստահարութեանց և թշուառութեանց և առտնին կենաց վտանգները»։ Այն գլուղերում, որտեղ հարստահարությունները համեմատաբար նվազ են, այնտեղ պանդուխտներ չկան։ Պանդխտության դեմ պայքարելու համար Կ. Պոլսում աշխատանք են ծավալում` հայրենի երկիր նրանց վերադառնալու ծախսերը հոգալու նպատակով։ Ազգության թվաքանակն ավելացնելու համար անհրաժեշտ է, որ երիտասարդներն ամուրի չմնան, ընտանիք կազմեն, զավակներ ունենան։ Քանի որ ազգի կենդանության և հարատևման գործոններից կարևորը լեզուն է, լուրաքանչյուր անհատ պետք է խոսի հայերեն և ձիշտ խոսի, գրի հայերեն և առանց սխայների։ Հարկ է նպաստել նաև լեզվի ներքին զարգացմանը և առաջադիմությանը։ Լեզվի զարգացման համար նա վերստին շեշտում է գրաբարի և աշխարհաբարի միմյանցով հարստանալու անհրաժեշտության փաստր։

Երկրորդ պահանջն է «հայութիւնը բազմամարդացնել», որպեսզի Հայաստան աշխարհը «Հայութեան աշխարհի» հայ ազգության կենտրոն լինի։ Կարևոր պահանջներից է նաև այն, որ մեծահարուստ հայերը հողատեր դառնան Հայաստանում և ձոխացնեն իրենց հայրենիքը, այնինչ իրականում նրանք հաձախ կալվածքներ են ձեռք բերում Կ. Պոլսում, Զմյուռնիայում, Եգիպտոսում և այլուր։ Փաստելով, որ արևմտահայությունը պատրիարքական և ազգապետական իշխանությամբ պահպանել է ազգությունը՝ հայությունը, նա խնդրում և պահանջում է, որ հայ գավառների կառավարությունը (նահանգապետներ, գավառապետներ) հանձնվի բնիկ հայերին։ Խնդրանք, որն իհարկե երբեք չէր կարող իրականանալ։ Ազգապետական ասպարեզում նա երեք պահանջ-պայմաններ է առաջադրում՝ գործող անձը, դրամը և ժամանակը (ատենը)։ Ըստ բանախոսի՝ գործող անձինք բազմաթիվ չեն և

ւ Նույն տեղում, էջ 40-41։

«ազգին պիտոյից չեն բավեր»։ Դրամը շատ չէ, իսկ նրա կարիքը մեծ է։ «Ատենը նեղ է և հակիրձ»<sup>1</sup>։ Այդ երեք պահանջն Օրմանյանը համարում է «հայ ազգութեան ներկայիս գաղտնիքը և ապագային խորհուրդը»։ Ժողովրդի մեջ պարտքն ու իրավունքը պայմանավորվում են միմյանցով, որոնք ապահովում են «Հայոց փառաւոր և արդիւնաւոր ազգութիւնը»։ Այդ հույսերով, ակնկալիքներով է ավարտվում հայրենասիրական և ազգասիրական մեծ ավյունով լեզուն բանախոսությունը։

«Հայ ազգություն» թեմալով 1879 թ. ավարտվում է Օրմանյանի բանախոսությունների շարքը։ Հայությունը թևակոխում է 1880 թ.։ Այդ տարի՝ փետրվարի 10-ին, դարձյալ Օրթաքեոլում՝ «Ընթերցասիրաց ընկերութեան» լսարանում, Օրմանյանը հանդես է գայիս նոր բանախոսությամբ՝ «Կարոտ ենք» (Կարիքի մեջ ենք) թեմալով։ 1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերացմի պատճառով Արևմտյան Հայաստանում մոլեգնում էր սովը։ «Սովելոց հանձնաժողով» էր ստեղծվել ամբողջ Հայաստանում։ Վկայակոչելով սովյալների սրտառուչ աղաղակը, նշելով, որ մեր հայ եղբայրները «նուաղեայ կր տառապին ի Վան, ի Պայացետ, ի Պաշգայե, լԱյաշկերտ... և այդ քաղաքների շուրջը գտնվող վայրերում», նա հարցնում է ունկնդիրներին, թե որևէ մեկն արդյո՞ք տվել է իր «հացին կեսը, գոնե քառորդը, գոնե հարիւրերորդը»²։ Բանախոսն օգտագործում է արտակարգ հնարքներ՝ ունկնդիրներին հուզելու և դրամ հանգանակելու համար, հայտնում, որ հանգանակությամբ հավաքվել է շատ փոքր գումար։ Նա ունկնդիրներին հաղորդում է, թե ազգի առաջադիմության համար ինչ միջոցառումներ են ձեռնարկվել, որպեսզի բարեկարգություններ կատարվեն, և հարստահարություններին վերջ տրվեն։ Տեղեկագրերը, բողոքագրերը, խնդրագրերը և աղերսագրերը «ի լուր աշխարհի կարդացուեցան»։ Դիմել են բոլոր հնարավոր միջոցներին։ Ազգության «մարմնի» բաղկացուցիչ և ամենամեծ մասը գավառի հայ բնակիչներն են։ Իսկ «Հայն գաւառաց մեջ աղքատ է և եղկելի», աղքատությունից փրկվելու համար անհրաժեշտ է հող մշակել, աշխատանքի արդյունքը «ժողովել և վաճառել»։ Բայց հայր հողը մշակելու հնարավորություն չունի, ուրեմն չի կարող նաև բերք հավաքել, վաձառելու ոչ մի բան չունի, ուստի ինչպե՞ս դրամ հայթայթի։ Համեմատելով արևմտահալերի և հույների հանգանակած դրամները՝ Օրմանյանը հայտնում է, որ հույների հանգանակությունները հասնում են «հարիւրաւոր և հազարաւոր ոսկիների», իսկ հայերինը՝ «տասնաւորներու սահմանին մեջ կր շրջին»<sup>3</sup>։ Նա նշում է, որ արևմտահայերի մեջ ևս կան առատաձեռն մարդիկ, բայց նրանց անունները չի հիշատակում։ Համեմատելով արևելահայերին և արևմտահայերին` նա ընդգծում է արևելահայերի մեջ նշանավոր «մեծահարուստների» առկալությունը և հայտնում, որ այնտեղ

-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 58:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Օրմանեան Մ.,** Կարոտ եմք, Կ. Պոլիս, 1880, էջ 4:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 11:

աղքատներ չկան, ինչն իհարկե չի համապատասխանում իրականությանը։ «Ռուսաբնակներից» բանախոսը սպասումներ ունի, որպեսզի հայ ազգությունը վայելի նրանց «ունեւորութեան արդիւնքը յօգուտ ընդհանուր հայ ազգութեան և... լլկեալ ու լքեալ գաւառացն Հայաստանի»<sup>1</sup>։ Մեզ հայտնի չեն, թե արդյոք իրականացան բանախոսի ակնկալիքները։

Շարունակելով Օրմանյանը հայտնում է նաև, որ բարեկեցիկ և ունևոր հայեր կան հայ գաղթօջախներում, առանձնապես նշում «ի Հնդիկս և ի Ռու-մենս», սակայն ընդգծում, որ այդ հեռավոր աշխարհների մեծահարուստ հայերի նվերները դեռևս չեն հասել «Կեդրոնի հայութեանը»՝ նկատի ունենալով բուն Արևմտյան Հայաստանի բնակչությունը։ Նա ընդգծում է երկու կարևոր հանգամանք. կարիքները՝ «պետքերը շատ են», միջոցները՝ քիչ։ Բանախոսը գտնում է, որ անհրաժեշտ է կարիքները նվազեցնել, իսկ միջոցները՝ բազմապատկել, և միայն այդ դեպքում կբուժվի «կարոտութեան» (աղքատության) ախտը։

Օրմանյանը նշում է, որ հայության մեջ կան այնպիսի անձինք, ովքեր իրենց ներդրած համեստ լումալով օգնում են ազգությանը, գտնում, որ ալդ մարդկանց միջոցով է շարժվում ազգության մեբենայի գլխավոր անիվը, ապահովվում նրա ապագան։ Նա երազում է տեսնել նման համեստ անձանց թվի բազմապատկումը՝ «ի մխիթարութիւն և ի վայելս Հայութեան»։ Այլ ազգերի համեմատությամբ` ազգի կարիքները հոգալու համար հայության հանգանակած գումարները մեծ չեն, սակայն նույնիսկ այս պարագայում «Հայքս կրնամք պարծենալ»։ Եթե օտար ազգերի շրջանում 500 ոսկին հավաքում են հինգ հոգուց, ապա հայերի շրջանում այդ նույն գումարը հավաքվում է 500 հոգու միջոցով, քանի որ լուրաքանչյուրը հատկացնում է միայն մեկ ոսկի։ Օրմանյանը դա համարում է մեր ազգի առավելությունը, որովհետև սակավ ունեզվածքի տեր մարդիկ, թվով 500-ը, մասնակցում են համայն հայության հանգանակությանը, իսկ այլազգի հինգ մեծահարուստ, «իրենց ավելորդ» գումարով դառնում են առատաձեռն։ Այդ պատձառով է բանախոսն ընդգծում, որ եթե ամբողջ աշխարհի չորս միլիոն հայությունից գոնե երեք միլիոնը մասնակցի հանգանակությանը ընդամենը երկուսից երեք դահեկանով, «ապա 6 կամ 9 միլիոն դահեկանի ահաւոր գումար կր հաւաքուի», որով հայությունը մեծ գործեր կանի ազգի կարիքները հոգալու համար։ Օրմանյանր ցանկանում է, որ լուրաքանչյուր հայ «այդ պարտքը իրեն նուիրական մանչնա»<sup>2</sup>։ Նա գտնում է, որ հանգանակության համար նոր ընկերություններ հիմնելու հարկը չկա, քանի որ այդ գործը կարող է իրականացնել Արևմտյան Հայաստանում ստեղծված կրթական ընկերությունների միավորումը (Արարատյան, Դպրոցասիրաց-Արևելյան և Կիլիկյան)։ Սովի աղետր տարածվել է Արևմտյան Հայաստանի տարածքի գրեթե մեկ երրորդում և դեռ կարող է

<sup>1</sup> Նույն տեղում:

² Նույն տեղում, էջ 20:

շարունակվել, եթե կանխարգելիչ միջոցներ չգործադրվեն։ Առնվազն մեկ տարի է անհրաժեշտ, որ Կ. Պոլսում ընթացող հանգանակության գործը տարածվի ամենուր, թափանցի յուրաքանչյուր գյուղ և կիրառվի։ Եթե այդ ժամանակ արևմտահայությունն աղեկեզ սրտով կանչում է ու գոչում՝ «Կարոտ ենք», բանախոսը երազում է, որ մի տարի անց այնքան միջոցներ կհանգանակվեն, որ բոլոր պետքերին դարմաններ լինեն, իսկ ինքը հրձվանքով աղաղակի՝ «Եղբայրք, այլնս կարօտ չեմք»<sup>1</sup>։

Մի քանի օր անց՝ 1880 թ. փետրվարի 24-ին, Օրմանյանը բանախոսելու հրավիրվեց Կ. Պոլսի Սամաթիա թաղամասի Ս. Սահակյան սանուց ընկերության լսարանը։ Այս անգամ բանախոսությունը նվիրված էր հայ երիտասարդությանը։ Օրմանյանը սկզբում բացատրում է, թե ինչ է երիտասարդությունը։ Ոմանք, ըստ Օրմանյանի, հայությունը համարում են ծերացած ազգ, որը «ժողուուրդ հզոր և ազգ կատարեալ էր... ետք տկարացաւ և զորութենէ ինկաւ, որով հնութեան և ծերութեան վիճակին մեջ մտավ»<sup>2</sup>։ Հայտնելով, որ ինքը չի հարում այդ տեսությանը, նա գտնում է, որ ժողովուրդն ու ազգը տարբերվում են անհատից։ Նա փաստում է ընդամենը չորս տարիք. մինչև 20 տարեկանը համարում է մանկության շրջան, 20-40-ը` երիտասարդության, 40-60-ը՝ կատարյալ այրի, փորձառուի, խելացիի, որն իրավասու է բարձր պաշտոններ վարելու, իսկ 60-80-ը՝ ծերության։ Երիտասարդության պալման է նկատում սկզբնական կրթություն ստանայր. պիտի սովորի, որ հատուկ մասնագետ դառնա, ստանա «բժշկագիտական, փաստաբանական, ճարտարապետական ընթացք և համալսարանական ուսմունք»³: Сиտ բանախոսի՝ հայ երիտասարդությունը չպետք է տարբերվի աշխարհի կամ գլխավոր ազգերի երիտասարդությունից։ Մանկությունը և ծերությունը բանախոսը համարում է ուժից ու կարողությունից ցուրկ, բայց գտնում է, որ հասարակության մեջ երկու հասակներն ունեն իրենց տեղը, դերը և անելիքը։ Ամենից զորավորը, սակայն, մլուս երկու տարիքներն են` երիտասարդությունը և կատարյալ այրերը, կյանքի ասպարեզը նրանցն է։ Օրմանյանը գտնում է, որ եթե չլիներ երիտասարդություն, աշխարհում ոչ մի օգտակար բան չէր կատարվի, սակայն նա ազգության պարագյուխը չէ, այլ «գործադիրը»։ Նա քննարկում և համեմատում է բոլոր տարիքները, ընդգծում, որ աշխարհում երիտասարդության դերը մեծանում է։ Ովքեր հատել են 40-ից 60 տարիքը, նրանք եղել են ընտիր երիտասարդներ, և ազգը երախտապարտ է նրանց կատարած գործերի համար։ Բանախոսը նշում է, որ 19-րդ դարի առաջին քառորդը նշանավորվել է հայերի թերուս մանկությամբ, սակայն նրանց հաջորդած երիտասարդները դժվարություններից չեն խուսափել և սկսել են ազգի մեջ «ուսում և դաստիարակութիւն տարածել»։ Բացվել են

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 23:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Օրմանեան Մ.,** Հայ երիտասարդութիւն, Կ. Պոլիս, 1880, էջ 4:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 8:

վարժարաններ, դաստիարակվել է երիտասարդությունը, որը նրանց գերազանցել է։

Օրմանյանն արձանագրում է, որ Ազգային Սահմանադրության հաստատմանը մասնակցել է հին և նոր երիտասարդությունը։ Նշելով ազգի կագությունը 1860-ից 1880 թվականների միջև՝ նա գտնում է, որ այդ ժամանակարնթացրում շատ բան է փոխվել։ Հայ երիտասարդությունը, գիտակցելով իր պարտքը, «կռուեցավ արիաբար, շահատակեցաւ դիւցացնաբար», և այդ պատճառով նա գովեստով ու օրինութեամբ է հիշում նրանց։ Քանի որ լսարանի մեծ մասը երիտասարդներ են եղել, նա գտնում է, որ բավական է ջատագովել նրանց, ովքեր իրենց իրավունքը համարձակությամբ պաշտպանել են։ Բանախոսը երիտասարդությանը համարում է մարդկային հասարակության ռահվիրա, կատարյալ հարգանք և համակրանք տածելով նրա նկատմամբ՝ նշում, որ նրա ձեռնարկները հաձախ ավարտվում են ձախողմամբ։ Այդ պատձառով նա հորդորում է լսարանին՝ «զգույշ րլյալ և խոհեմ», չիուսահատվել, որովհետև ձախորդությունները «լաջողութեան բարձունքը հասնելու սանդուխ կրլյան»<sup>1</sup>։ Հաջողությունն ու ձախորդությունը, ընկնելն ու կանգնելը համարելով մարդկային կյանքի ձանապարհին միանգամայն բնորոշ իրողություններ՝ Օրմանյանը գտնում է, որ պետք է ձշտել «հայ երիտասարդութեան պարտքերը» այդ կացության մեջ։ Նա բաղձում է տեսնել «դաստիարակեալ» հայ երիտասարդություն, նշում, որ հայրենի եզերքից Կ. Պոլիս պանդխտած հայերը «դաստիարակեալ չեն»։ Դա համարելով «զավալի ձշմարտութիւն»՝ նա հայտնում է իր համոզմունքը, որ Հայաստանում «ուսում ծաւալելու» ուղղությամբ մալրաքաղաքի երիտասարդները պետք է մեծ աշխատանք իրականացնեն։

Այստեղ ևս խոսելով Արևմտյան Հայաստանում դպրոցներ հիմնելու նպատակով ստեղծված ընկերությունների մասին՝ Օրմանյանը նշում է, որ այնտեղ բացվել են 30-ի չափ վարժարաններ, որն այդ մեծ տարածքի համար աննշան թիվ է։ Քանի որ հայությունը միջոցներ չունի բազմաթիվ վարժարաններ բացելու, «ազգը պարտաւոր է լումաներէ դահեկան, դահեկաններէ քսակ, քսակներէ դրամագլուխ կազմել և ըստ այնմ գործի ձեռնարկել»²։ Նա փաստում է, որ այդ գործի կատարումն ընկնում է հայ երիտասարդության վրա, քանի որ նրանց չի օգնի ո՛չ պետությունը և ո՛չ ազգը։

Օրմանյանը նաև ընդգծում է, որ շատ կարևոր է արհեստների զարգացումը. արհեստով պետք է զբաղվեն նաև կրթված անձինք, որոնց միջոցով արհեստը կարող է ավելի բարձր մակարդակի հասնել. «Եվ արհեստներով ազգը կհարստանա»։ Արհեստների պակասության պատձառով մեր կարիքները չենք հոգում և օտար աշխարհների ենք նայում։ Օտարները մեզ չեն օգնի, մենք պետք է մեզ համար բարիք ստեղծենք։ Հայաստանի գավառներում

ւ Նույն տեղում, էջ 27։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 33։

տիրում է անապահովությունը։ Կրթված երիտասարդությունն իր ձեռքը պետք է վերցնի արհեստների զարգացման գործը։ Արհեստներով ազգը կհարստանա, մտորում է Օրմանյանը։ Բավական է օտարներին հարկատու լինել։ Հայաստանի գավառների անապահովությունը պետք է վերացնել, ինչը նա համարում է յուրաքանչյուրի պարտքը։ Նա կոչ է ուղղում երիտասարդությանը, որ «կրթեալ և դաստիարակեալները» իրենց ձեռքը վերցնեն «արհեստից զորութիւնը, ձոխութեանց մեծ աղբիւրը» և դառնան ազգի բարերարները և օգուտ ստանան թե՛ իրենք և թե՛ ազգը։ Ըստ բանախոսի՝ «դժուար գործերի մեջ մեծ է երիտասարդութեան պարտքը»։ Օրմանյանը պահանջում է երիտասարդությունից՝ հարստահարությունների մասին տեղյակ պահել «օգոստոսափառ կայսեր»։ Միամտությամբ թե դիվանագիտությամբ կարծում է, որ սուլթանը դրան տեղյակ չէ։ Սակայն անմիջապես հավելում է, որ պետք է «զգուշութիւն պահպանել և ազգային գործեր կատարել»¹։

Բանախոսը փաստում է, որ քաղաքներում բնակվող երիտասարդները խոսքի մեջ եռանդուն են, սակայն «հարստահարող կեղերիչի» ձեռքը չեն կաշկանդում։ Պետության տված խոստումները հայկական գավառներին չեն հասել։ Այդ պատձառով նա հարցնում է հայ երիտասարդությանը՝ ի՞նչ է նա հնձելու, եթե ոչինչ չի ցանել։ Նա ցանկանում է, որ երիտասարդությունն իր վրայից թոթափի փոշին, «ձանաչի իրեն, իր ազգին, մտածի նրա ապագայի մասին»։ Նա հայտարարում է, որ ազգի համար պետք է աշխատեն պատրիարքի նախագահության ներքո գտնվող Կրոնական և Քաղաքական ժողովները, Ընդհանուր ժողովը, գավառների մեջ՝ Թաղական խորհուրդները, Պատրիարքից մինչև Ավագերեցը և ամենակարևորը՝ հայ երիտասարդությունը։ Նրա համոզմամբ, քանի որ ընտրողի կարգավիճակ ունեն 25 տարեկանները, իսկ ընտրյայի՝ 30-ը բոլորած անձինք, ուրեմն պետք է աշխատեն, որ երիտասարդությունը մասնակցի ազգային գործերին։ Օրմանյանը դժգոհում է, որ 30 տարեկան երիտասարդը «իրեն դիմաց փակեալ կր գտնի պաշտամանց (պաշտոնյաների –  $\xi$ .  $\Psi$ .) դոները»<sup>2</sup>։ Երիտասարդությունը վարժ չէ իր անձնական գործերին հետևելու, ուրեմն պետք է այնպես անել, որ տեր կանգնի հասարակության իրավունքներին։ «Մարդկութիւնը ոչխարների հոտից տարբերվում է իր մարդկային գիտակցութեամբ և բարոյականութեամբ»,– նշում է նա։ Ուրեմն, բնական առաջադիմության հետ պետք է պահանջել բարոլական առաջադիմություն։ Այն առաջադիմությունը, որ «զբարոյականութիւն կանարգե, իրական և տեւական լինել կարող չէ»3:

Օրմանյանի բանախոսության մեջ կարևոր տեղ է գրավում ընտանիքազգ հարաբերության խնդիրը։ Ազգը, ինչպես նա մեկնաբանում է, «ընտանեաց միաւորութիւն է», իսկ ընտանիքն ազգության բաղկացուցիչ մասն է։

ւ Նույն տեղում, էջ 43։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 48։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 58։

Նա սխալ է համարում այն երիտասարդների վարքագիծը, որոնք խորշում են ընտանիք կազմելուց և դրանով, փաստորեն, ազգին զրկում «պտղաբեր արդիւնքներէ»։ Ազգային բարոյականության հիմքը նա համարում է արդարությունը և սերը. «Արդարութիւնը՝ չարին նկատմամբ և սերը՝ բարւոյն նկատմամբ»։

Երիտասարդության ուշադրությունն Օրմանյանը հրավիրում է կրոնի վրա։ Շատերը գտնում են, որ կրոնը կասեցնում է «մտքի թռիչքը»։ Փաստելով, որ բազմաթիվ ազգեր իրենց առաջադիմությունը կապում են կրոնի հետ, նա դրանց թվում մատնացույց է անում հրեաներին և հույներին։ Նրա կարծիքով հայ երիտասարդը պետք է պարծենա, որ «իր առաջին պաշտպանը հայ կրօնքը եղաւ, առաջին օթեւանը՝ Հայ Եկեղեցին, առաջին զինուորը՝ հայ կրօնականը»<sup>1</sup>։ Հայերի կրոնը, ըստ Օրմանյանի, ազգային բարիք է։ Քանի որ մեր եկեղեցին հարուստ է Գրիգորներով ու Ներսեսներով, Սահակներով ու Մեսրոպներով, Եղիշեներով ու Ղևոնդներով, հայ երիտասարդությունը պարտավոր է հետևել նրանց օրինակին և կրոնասեր ու ազգասեր լինել։ Բանախոսության վերջում ծայրագույն վարդապետ Մ. Օրմանյանը դիմում է հայ երիտասարդությանը, շեշտում, որ այս ամենը նրա համար էր և նրա մասին, որ նա պետք է կատարի իր պարտքը երկրի և ժողովրդի առջև, իսկ ինքը ոգևորված գոչում է. «Կեցցե հայ երիտասարդութիւն»։

Այս բանախոսությամբ ավարտվում է Մաղաքիա Օրմանյանի հրապարակային դասախոսությունների շարքը։ Կ. Պոլսում հասարակական գործունեություն ծավալած ծայրագույն վարդապետի ազգասիրական գործունեության լուրերը հասել էին Արևմտյան Հայաստան։ Բարձր Հայքի կենտրոն Էրզրումի (Կարին) հոգևոր առաջնորդը տարիներ շարունակ արքեպիսկոպոս Հարություն Վեհապետյանն էր, որի պահպանողական պահվածքը վրդովեցնում էր տեղի երիտասարդությանը։ Ժամանակի մամուլի շնորհիվ նրանք տեղյակ էին հայ եկեղեցու գիրկը վերադարձած երիտասարդ Օրմանյանի գործունեությանը։ Երիտասարդ կարնեցիները ստիպեցին Վեհապետյանին հրաժարական ներկայացնել հոգևոր առաջնորդի պաշտոնից։ 1880 թ. ապրիլի 2-ին երիտասարդ Մաղաքիա Օրմանյանն ընտրվեց Կարինի հոգևոր առաջնորդ, ուստի մայիսի վերջին նա արդեն Կարինում էր։

Օրմանյանը Կ. Պոլսում երկար չմնաց, նույնիսկ մեկուկես տարուց էլ քիչ։ Մակայն այդ ժամանակարնթացքում նա այնպես շփվեց տեղի հայ մտավորականության, ազգային ու հոգևոր գործիչների, Արևմտյան Հայաստանից Կ. Պոլիս եկած հայ պանդուխտների տարբեր շերտերի հետ, որ կարծես մերվեց նրանց, դարձավ բոլորի հոգիների, իղձերի, հոգսերի, ցանկությունների արտահայտիչը։ Այդ ընթացքում Կ. Պոլսի հայկական թաղամասերում կարդացած բանախոսություններն արևմտահայության առջև բացեցին նրա հոգու հարուստ ծալքերը, վշտերն ու ուրախությունները։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 63։

Օրմանյանի` 130 տարվա վաղեմություն ունեցող բանախոսությունների թեմաների գերակշոող մասն այսօր ևս խիստ արդիական է։ Դրանցում վերհանված են այնքան հրատապ և այժմեական հնչեղություն ունեցող հիմնախնդիրներ, որոնք անտարբերությամբ շրջանցելը նույնիսկ մեր օրերում անհնար է։ Հավատով ես լցվում, որ վրա կհասնի այն օրը, որ «երթանք, մըր երգիրը»։ Ուստի գերադասում ենք ավարտել Օրմանյանի խոսքերով. «Եղիցի՛, եղիցի՛»։

### Emma Kostandyan - The Speeches of Maghakia Ormanyan

The article is devoted to the speeches of Maghakia Ormanyan. He made his first speech entitled "The Past, Present and Future of the Armenians" in Constantinople on the 8th of January, 1879. The second speech on the topic "The Soul of the Armenians" was made in the auditorium of the book-lovers' society in Scutari Constantinople on the 26th of May. The speaker "dared" advise the Armenians to be strict towards the authorities and the national leaders to respect the opinion of the people. On the 28th of October, 1879, after returning to the Armenian Church, former Catholic Ormanyan made a speech on "The Union of Armenians" which was generally speaking of vital importance for the Armenians. In Gatygyugh College he spoke on "The Armenian Nation" and stated that the Armenians were a "productive nation" and had much to do in the future. The Speech "We Are in Need" delivered by Ormanyan in 1880 was an urgent call to all Armenians to help the starving Western Armenians. In his speech entitled "The Armenian Youth" the speaker left the solution to the matters troubling the Armenians to the youth. His speeches have still maintained their relevance.

### ՀԱՅԿԱԿԱՆ ՀԱՐՑԸ ԵՎ ՀԱՅ ՄԱՀՄԱՆԱԴՐԱԿԱՆ ՌԱՄԿԱՎԱՐՆԵՐԸ

**Բանալի բառեր –** Ղողոս Նուբար, Տամատյան, Հայկական հարց, ՀՍՌԿ, Ռամկավարներ, պատրիարքարան, կոտորածներ, պատվիրակություն, Հայաստանի Հանրապետություն, Թուրքիա, Ռուսաստան

XX դարի սկզբին թուրքական հայատյաց քաղաքականությունից խիստ թուլացած, գերտերությունների պաշտպանությունից զրկված և նրանց զավթողական ծրագրերի իրականացման նկրտումների խաղաքարտը դարձած հայ ժողովուրդն աշխարհակործան մարտահրավերներին դեմ առ դեմ կանգնեց միայնակ։ Սակայն, շնորհիվ առաջադեմ մտավորականության և ազգային կուսակցությունների քարոզչական և կազմակերպչական աշխատանքների, կարողացավ արագ սթափվել և ստեղծված իրավիձակից դուրս ելնելու ուղիներ փնտրել։

Ընդգծենք, որ Հայկական հարցը սոսկ դիվանագիտական եզրույթ չէ, հետևապես հարկավոր է այն դիտարկել նաև իրավաբանական, տնտեսագիտական, ժողովրդագրական, մշակութային և էթնոհոգեբանական տեսանկյուններից։ Ընդհանուր առմամբ, այդ հարցի պատմությունը վատ չէ ուսումնասիրված, սակայն այդ առնչությամբ ավանդական ազգային կուսակցությունների վերաբերմունքի առումով դեռևս շատ բան կա ասելու։

\* \* \*

Իբրև Արևելյան հարցի բաղկացուցիչ մաս՝ Հայկական հարցը միջազգային դիվանագիտական փաստաթղթի տեսքով ձևակերպվեց 1878 թ. փետրվարի 19-ի (մարտի 3-ի) Սան Ստեֆանոյի հաշտության պայմանագրի 16-րդ և 1878 թ. հունիսի 1-ի (13-ի) Բեռլինի վեհաժողովի պայմանագրի 61-րդ հոդվածներով։ Այնուհետև Հայկական հարցը դարձավ հայ ժողովրդի անբաժանելի ուղեկիցն առ այսօր՝ հաձախ տեղիք տալով բուռն քննարկումների, հուսախաբությունների և հուսալքումների, ինչպես նաև ազատագրական պայքարի վերելքների։

1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմից ու Բեռլինի վեհաժողովից հիասթափված Արևմտյան Հայաստանում մեկը մյուսի ետևից ասպարեզ իջան ազգային կուսակցություններ. 1885 թ.՝ Արմենականը, 1887 թ.՝ Հնչակյանը և 1890 թ.՝ Հայ Յեղափոխական Դաշնակցությունը, որոնք հետապնդում էին մեկ հիմնական նպատակ՝ օսմանյան գեհենից ազատագրել իրենց բռնազավթված հայրենիքն ու տառապյալ հայ ժողովրդին, լուծում տալ Հայ-

կական հարցին։ Հայաստանի<sup>1</sup> ազատագրմանը նպատակաուղղված նրանց ծրագրերի միջև եղած տարբերությունը սոսկ այդ գերնպատակին հասնելու միջոցների զանազանությունն էր։

1908 թ. Արմենական և Վերակազմյալ Հնչակյան կուսակցությունների միաձուլումով ստեղծվեց Հայ Սահմանադրական Ռամկավար կուսակցությունը (այսուհետև՝ ՀՍՌԿ), որի քաղաքական հավատամքը դարձան թե՛ համամարդկային (հավասարություն, ազատություն, օրենքի գերակայություն) և թե՛ ազգային (հայ ժողովրդի կյանքի բարելավման ու բարեկեցիկ պայմաններում ապրելու) իրավունքի նվաձմանը միտված սկզբունքները։

Թուրքական մշտակեղծ քաղաքականության պայմաններում ՀՍՌԿ-ն անընդհատ փորձում էր հզորանալ և կազմակերպված հանդես գալ որպես հայության շահերի պաշտպան ու կազմակերպիչ, սակայն միահեծանորեն իշխող օսմանյան բռնապետության օրոք հմտորեն գործող լրտեսական համակարգը և քաղաքական ուժերի անհանդուրժողական կեցվածքը մամլիչի տակ էին պահում կուսակցության թույլ կառույցները, և նա ստիպված գործում էր Հայոց պատրիարքարանի հովանու ներքո։

1912 թ. Հայկական հարցի վերաբացվելուց հետո հայ իրականության մեջ գործող բոլոր քաղաքական ուժերը, այդ թվում և ՀՍՌԿ-ը, հետամուտ էին այդ հարցի արդարացի լուծմանը, որն ամրագրվեց կուսակցության ծրագրային փաստաթղթերում, բազմիցս քննարկվեց ընդհանուր պատգամավորական և այլ մակարդակի ժողովներում։ ՀՍՌԿ-ը որդեգրել էր արմենական տեսաբան Սեպուհի առաջադրած տեսական դրույթը. այն է՝ Հայկական հարցն առաջացել է պատմականորեն, իսկ արևմտահայությունը երկար ու համբերատար սպասել է դրա լուծմանը, սակայն ապարդյուն, որովհետև սուլթանական կառավարությունն այն զանց է առել։ Ուստի հայն «իրաւունք ուներ ապստամբելու։ Միայն հարկաւոր էր ոյժ գոյացունել, քանի որ գաղափարական շենքը իրական հողի վրայ պիտի կառուցանէլ և ոչ թէ օդի մէջ»²։

ՀՄՈԿ-ի ծրագիրն Օսմանյան կայսրությունում բնակվող ժողովուրդների գոյության ապահովման երաշխիքներ էր համարում զանազան արտոնությունների վերացումը, թափառաշրջիկ և մակաբույծ ցեղերի զինաթափումն ու նրանց նստակյաց դարձնելը, համիդիե զորագնդերի վերացումը<sup>3</sup>։ Ընդգծենք, որ ռամկավար առաջնորդները թուրքական դժնդակ իրականությանը քաջածանոթ արևմտահայեր էին, որոնք ծրագիրը գրելիս, անկասկած, հաշվի էին առել իրենց մտադրությունների իրականացմանը նպաստող կամ արգելակող բոլոր հնարավորություններն ու խոչընդոտները։ Գտնվելով իրա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Մինչև XX դարի սկիզբը Հայաստան ասելով նկատի էր առնվում բացառապես Արևմտյան Հայաստանը։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Դարբինեան Ա.,** Հայ ազատագրական շարժման օրերէն, Երևան, 2003, էջ 170։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «ՌԱԿ վավերագրեր», կազմեց դոկտ. Վ. Ղազարեան, Պէլրութ, 1988, էջ 30։

դարձությունների կիզակետում` նրանք չէին կարող առաջարկել իրականությունից կտրված ու անիրագործելի ծրագրեր։

1912 թ. ՀՄՌԿ Վասպուրականի շրջանակի «Վան-Տոսպ» պաշտոնաթերթը¹ հաձախ էր անդրադառնում Հայկական հարցին։ Ձկար թերթի գրեթե մեկ համար, որտեղ անդրադարձներ չլինեին այդ հարցին։ Հաշվի առնելով անցյալի դառը փորձը՝ ռամկավարներն ի սկզբանե որոշակի վերապահությամբ էին մոտենում հայկական գավառներում բարենորոգումներ իրականացնելու օսմանյան իշխանությունների խոստումներին։ «Վան-Տոսպի» խմբագրականներից մեկում ընդգծվում էր, որ ամեն անգամ, երբ բարենորոգումների հարցը դառնում էր քննարկումների առարկա, թուրքական պաշտոնական շրջանակները հանգստացնում էին ժողովրդին՝ ասելով. «Սպասեցէք քիչ մը, պատերազմը անցնի, անգամ մը ինքզինքնիս գտնենք, յետոյ Ձեր մասին բան մը կընենք անպատձառ»²։

Պարբերականի «Հրազդան» կեղծանունով հոդվածագիրը Հայկական հարցի վերաբացումը հայության համար համարում էր վտանգավոր և անսքող ակնարկում, որ 1890-ական թվականներից ի վեր այդ հարցի բուռն քննարկումներին միշտ հաջորդել են հայկական ջարդերը, ուստի մարգարե դառնալու կարիքը չէր զգում գուշակելու համար «արիւնոտ դէպքերու մեծ հաւանականութիւնը»<sup>3</sup>։ Պարբերականի մեկ այլ համարում թղթակիցը, վկայակոչելով զինվորական վարժարանում թուրք սպաներից մեկի արած՝ «Պատէրազմէն յաղթական ելնենք, թե ոչ, գիտենք ինչ դաս պիտի տանք անհաւատարիմ հայերուն և քիւրտերուն» հայտարարությունը<sup>4</sup>, լրջորեն զգուշացնում էր մոտալուտ վտանգի մասին։ Թեև «Վան-Տոսպի» հայտնած այս տեսակետը հեռու չէր ձշմարտությունից, սակայն քանի որ Հայկական հարցը վերաբացվելու էր Ռուսաստանի նախաձեռնությամբ, այդ իսկ պատձառով մեր ազգային շրջանակները շարունակում էին վառ հույսեր փայփայել։

Չափավոր պահանջներով հանդես եկող ռամկավարները դեմ էին հեղափոխական կամ ապստամբական ելույթներին և պաշտպանում էին օսմանյան ժողովուրդների հետ արևմտահայության խաղաղ գոյակցության գաղափարը։ Իրականում թուրքական բռնապետության պայմաններում գործող

¹ Պարբերականը` որպես կիսամսյա գիտական, կրոնական հանդես, լույս է տեսել 1911-1914 թթ. Վանում։ 1912 թ. սկսվում է թերթի նոր շրջանը։ Այն դառնում է ՀՍՌԿ Վասպուրականի շրջանակի պաշտոնաթերթ, որի խմբագիրն էր նախ Նշան Հակոբյանը, ապա Վարդան Պապիկյանը։ Այնուհետև` 1915-1918 թթ., որպես Հայ Ռամկավարների պաշտոնական օրգան, այն հրատարակվել է Թիֆլիսում։ Պատասխանատու խմբագիրն էր Արտակ Դարբինյանը։ 1919 թ. հասարակական, քաղաքական, գրական այդ շաբաթաթերթը, վերանվանվելով «Հայաստանի ձայն», սկսում է լույս տեսնել Երևանում։ Տե՜ս Հայ պարբերական մամուլը, մատենագիտական համահավաք ցուցակ 1794-1980, կազմեց Բաբլոյան Մ. Ա., Երևան, 1986, էջ 90։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Վան-Տոսպ», 1912, թիվ 28։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, թիվ 1։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, թիվ 2։

արևմտահայ քաղաքական ուժերի գերակշիռ մասը հարկադրված եղավ սատարել իշխանությանը՝ քարոզելով հայ ազգաբնակչությանը զորավիգ լինել օսմանյան հայրենիքին։

Ռամկավարներն առաջադրում էին Հայկական հարցի լուծման իրենց բանաձևը, որն ամբողջանում էր ի դեմս «կեանքի, գոյքի և պատուի անձեռնմխելիութեան սրբազան իրաւունքի» պահանջի¹։ ՀՍՌԿ-ի տեսաբանները գտնում էին, որ իրենց պահանջներն օգտակար են ոչ միայն հայերի, այլև նրանց հարևանների համար. «Մենք ապստամբներ չենք և Հայկական հարցը անջատողական շարժում մը չէ եղած երբեք, մեր պահանջները տարրական արդարութեան պահանջներ են, որոնց իրագործումով հաւասարապէս պիտի օգտուին նաև քուրդ ու թուրք ժողովուրդները և ի վերջո ամբողջ պետութիւնը»²։

Ակնդետ հետևելով օրեցօր վտանգավոր դարձող զարգացումներին և խոսքն ուղղելով իշխանություններին` ռամկավարներն անհրաժեշտ էին համարում հաձախակի կրկնել. «Մի անգամ ընդմիշտ կը հայտարարենք, լավ մտիկ ըրեք, հայ ազգը դժգոհ է, բայց ոչ ապստամբ», թե նա ամբողջ 30 տարվա ընթացքում ուրիշ նպատակ չի ունեցել, քան «հայ ցեղի ինքնուրույն կուլտուրական զարգացումը նորոգուած ու բարեկարգ օսմանյան պետութեան մէջ... այս է եղած մեր ազգային նշանաբանը»3։

Ընդհանրապես, ամեն անգամ, երբ միջազգային ասպարեզում սասանվում էին Օսմանյան կայսրության դիրքերը, արևմտահայության մեջ վերստին արթնանում էին օսմանյան լծից ազատագրվելու հույսերը։ Նման իրավիձակ առաջացավ նաև 1911 թ.՝ թուրք-իտալական և այնուհետև Բալկանյան պատերազմների ժամանակ։ Այդ հույսերը իսպառ վերացնելու նպատակով օսմանյան իշխանությունները Բալկանյան թերակղզուց խուձապահարգաղթող և քրիստոնյա հպատակների հանդեպ կատաղի ատելությամբ լիմուսուլմաններին բնակեցնում էին հայկական վիլայեթներում՝ սրելով առանց այն էլ վաղուց ի վեր այնտեղ գոյություն ունեցող հակամարտությունները։ Բացի դրանից, պատերազմներում կրած պարտության մեղքերն իշխանություններն սկսեցին բարդել հայ բնակչության վրա, ինչն ավելի էր շիկացնում լարված իրավիձակը։ Այդ ընդգծված հակահայկական մթնոլորտը խիստ անհանգստացնում էր ՀՍՌԿ-ին ու ստիպում նրան փրկության միջոցներ որոնել։

Այդ ժամանակաշրջանում առաջացել էին Հայկական հարցի վերաբացման համար բոլոր անհրաժեշտ նախադրյալները.

ա) Բալկանյան պատերազմում Թուրքիան պարտվել էր,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում, թիվ 4։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, 1913, թիվ 1։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, թիվ 2։

- r) մեծ տերությունները լրջորեն հետաքրքրված էին այդ պատերազմի արդյունքներով,
- q) ռուսական դիվանագիտությունն ընդգծված բարյացակամ վերաբերմունք էր դրսևորում Հայկական հարցի նկատմամբ։

Այս պայմաններում Ամենայն Հայոց կաթողիկոս Գևորգ Ե-ն 1912 թ. հոկտեմբերի 15-ին, ապա դեկտեմբերի 24-ին դիմեց ռուսական իշխանություններին` Լոնդոնում գումարված դեսպանաժողովում Հայկական հարցը պաշտպանելու խնդրանքով, իսկ նոյեմբերի 10-ին Պողոս Նուբարին հատուկ կոնդակով լիազորեց Բեռլինի համաձայնագիրը ստորագրած պետությունների առջև բարձրացնել Արևմտյան Հայաստանում բարենորոգումների իրականացման հարցը։ Այդ ժամանակից սկսած` Պողոս Նուբարի ղեկավարած Ազգային պատվիրակությունը գտնվում էր Փարիզում և արտահայտում հայ ժողովրդի հավաքական շահերը։

1913 թ. հուլիսին Կ. Պոլսում տեղի ունեցավ ՀՍՌԿ Բ ընդհանուր պատգամավորական ժողովը։ Համագումարում ի գիտություն ընդունվեց այն իրողությունը, որ 1912 թ.՝ Հայկական հարցի վերաբացումից հետո, միջազգային տարբեր ատյաններում արևմտահայության շահերը ներկայացնում էր կաթողիկոսի ներկայացուցիչ Պողոս Նուբարի Ազգային պատվիրակությունը, որի գործունեությունը որոշակի հույսեր էր ներշնչում, սակայն մեծ տերությունների մրցակցությունը կարող էր ավելի վատթարացնել հայերի կացությունը¹։ Ելնելով դրանից՝ իրատես ռամկավարները որոշեցին կոչ անել բոլորին առավել զգույշ լինել։ Երկար քննարկումների արդյունքում ընդունվեցին կարևոր որոշումներ.

- ա) սպասել Հայկական հարցի վերաբերյալ մեծ տերությունների մոտալուտ` հաշտության վեհաժողովի որոշումներին,
- p) մինչ այդ «Արևելեան նահանգներում զարկ տալ ինքնապաշտպանութեան գործին»²,
- q) հայաշատ երկրներում ձեռնարկել բացատրական աշխատանքներ, լուսաբանել պահի լրջությունը, ներկա փուլում Հայկական հարցի առանձնահատկությունները և օրախնդիր շատ այլ հարցերի վերաբերյալ ՀՍՌԿ-ի տեսակետները։

Կուսակցության մեկ այլ պաշտոնական օրգան «Ազգը» նշում էր, որ քանի դեռ հայ ժողովուրդն իր սեփական ձակատագրի ղեկը չի վերցրել իր ձեռքը և ամբողջ ուժը չի կենտրոնացրել դրա շուրջ, «Հայկական հարցը ամէն ատեն տառապանքի, արիւնի և աւերի գնով երևան պիտի գայ պետութեանց մասնաւոր շահերուն ծառայելու համար։ Պէտք է մեկընդմիշտ իմանանք, որ մարդկային ու ազգային բոլոր իրաւունքները հիմնուած են շահի վրայ ու զանոնք ձեռք ձգելու համար սեփական ուժն է միակ դարմանն ու միջոցը, ուժ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Դարբինեան Ա.,** նշվ. աշխ., էջ 231։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 235։

խելքի, ուժ՝ սրտի, ուժ՝ շրջահայեցութեան, ուժ՝ բազուկի ու զէնքի»¹։ Միաժամանակ, խմբագրականում չէր անտեսվում արտաքին օգնության կամ դիվանագիտական աջակցության կարևոր դերակատարությունը։

Ռամկավարները սկզբում դրական վերաբերմունք ցուցաբերեցին 1914 թ. հունվարի 26-ին ընդունված հայկական բարենորոգումների ռուս-թուրքական համաձայնագրին²՝ այն բնութագրելով որպես «հաջող վերջավորութիւն»։ Նրանք գրում էին, թե հայ ժողովուրդն «այսօր ուրեմն կրնա քիչ մը ավելի յույսով ու վստահութեամբ նայիլ ապագային...»³։ Բայց հետո թերահավատությամբ լցվեցին այդ ծրագրի հանդեպ, իսկ այնուհետև չցանկանալով վատատես լինել, այնուամենայնիվ գերադասեցին գրավել չեզոք դիրքորոշում։ «Ձենք կրնար գուշակել,— գրում էին նրանք «Ազգում» մարտի 18-ին,—թե ապագայ պիտի ունենա, որչափ տոկուն ու տնական պիտի ըլլա ծրագիրը, բայց պետք է որ առանց հոռետեսութեան քիչ մը յոյսով նայինք անոր վրա և մեր կողմէ աշխատինք դյուրացնել անոր գործադրութիւնը»⁴։

ՀՄՌԿ-ի որոշումներն ու որակումներն ակնհայտորեն անորոշ էին ու հեղհեղուկ, քանի որ ռամկավարները փնտրտուքի մեջ էին և Հայկական հարցի լուծումը կամ հայկական նահանգներում բարենորոգումների իրականացումը կապում էին միաժամանակ թե՛ մեծ տերությունների, թե՛ իթթիհադական կառավարության և թե՛ արևմտահայ հասարակական-քաղաքական ուժերի հետ։

Ռամկավարները հանդես եկան հայտարարությամբ, որտեղ Օսմանյան սահմանադրությանը հաջորդած տարիները բնորոշեցին իբրև արևմտահայության համար ազգային հուսախաբության ժամանակաշրջան, որի գագաթնակետը համարեցին 1909 թ. կիլիկիահայության կոտորածները։ ՀՍՌԿ-ը խիստ կարևորում էր ինքնապաշտպանության կազմակերպումը, որը, սակայն, նրա անդամների կարծիքով, թերի էր⁵։ Համենայն դեպս ակնհայտ էր, որ ռամկավարներից շատերը, մասնավորապես նրանց արմենական հատվածը, արևմտահայության ազատագրության հույսը շարունակում էր կապել Ռուսաստանի հետ։

Արևմտահայ իրականության մեջ Առաջին համաշխարհային պատերազմի նախօրյակին ի նպաստ Հայկական հարցի ծավալվեց շարժում բոլոր ուժերի համախմբման համար։ Պատրիարքարանը դատապարտում էր միջկուսակցական պայքարը<sup>6</sup>, «Մշակը» ողջունում էր համախմբման գաղափա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Ազգ», 1914, թիվ 31։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե´ս բնագիրը` «Հայաստանը միջազգային դիվանագիտության և սովետական արտաքին քաղաքականության փաստաթղթերում (1828-1923)», պրոֆ. Ջ. Կիրակոսյանի խմբագրությամբ, Երևան, 1972, էջ 339-342։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Ազգ», 1914, թիվ 37։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, թիվ 39։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **Տեփօյեան Ղ.,** Ատոմ Ասլանեան, Պէլրութ, 1988, էջ 129։

<sup>6 «</sup>Արարատ», 1914, թիվ 6։

րը¹, «Արևելքը», ողջունելով շարժումը, հայտարարում էր, որ այն ուժ կհաղորդի «կուսակցութիւնների յարատեւմանը եւ հզօրացմանը»²։ Շարժմանը դրականորեն արձագանքեցին ՀՅԴ-ը, Վերակազմյալները, ՀՍՌԿ-ը։ Սակայն վերջինս ավելի հրատապ էր համարում ինքնապաշտպանության խնդիրը, որովհետև մտավախություն ուներ, որ ինչպես 1894-1896 թթ., հայկական բարենորոգումների վերաբերյալ համաձայնագրերը կարող էին հանգեցնել «միեւնոյն արիւնոտ արդիւնքին»³։ Համախմբման այդ կոչերն ավարտվեցին ազգային բոլոր կուսակցությունների համերաշխությանն առնչվող հայտարարություններով՝ հատկապես բարենորոգումների իրականացման հարցում։ Սակայն իրականում նրանք այնքան համերաշխ ու միասնական չէին, որքան ցանկալի կլիներ։

Առաջին համաշխարհային պատերազմի տարիները փոթորկալից եղան հայ ժողովրդի կյանքում։ Տասնամյակներ շարունակ հայ հասարակական-քաղաքական շրջանակները, արևմտահայության բախտը կապելով Թուր-քիայի դեմ մեծ տերությունների տարած հաղթանակի հետ, գտնում էին, որ պատմությունն իր արդար խոսքը կասի, և հայերը կազատագրվեն օսմանյան տիրապետությունից։ Բայց ստեղծված իրավիձակը նրանց ստիպում էր ընտրել տարբեր մարտավարություններ։

Գիտակցելով, որ 1914 թ. օգոստոսի 1-ին սկսված աշխարհամարտը կարող է թուրքերի համար հայերի հետ հաշվեհարդար տեսնելու պատեհ առիթ դառնալ, ՀՍՌԿ-ը ռուս-թուրքական պատերազմի սահմանում ռազմական գործողությունների սանձազերծումից հետո նախ կանգնեց օսմանյան հայրենիքի պաշտպանության դիրքերում և կոչեց հայերին կատարել իրենց զիվորական պարտքը։ «Հրաժարիլ ընդմիշտ,— գրում էր «Վան-Տոսպը»,— պատերազմի միջոցին, ներքին վրդովիչ քաղաքականութենէ, այս կսովորեցնե հայերուն ներկայ պատերազմի ընթացքին եվրոպական տերութիւններու որդեգրած ուղղութիւնը»<sup>4</sup>։

1915 թ. գարնանը ՀՍՌԿ-ի ղեկավարությունը տեղափոխվեց ու հաստատվեց Թիֆլիսում, իսկ 1915 թ. աշնանը ձեռնամուխ եղավ «Վան-Տոսպի» վերահրատարակությանը։ Բախվելով երիտթուրքերի կողմից անպաշտպան արևմտահայության բնաջնջմանը՝ կուսակցությունը փոխեց Հայկական հարցի լուծման ուղիների ընտրության շուրջ իր տեսակետները։

1915 թ. մայիսի 20-ին, երբ ընդլայնվում էին պատերազմական գործողությունների թատերաբեմերը, ՀՍՌԿ-ը և Սոցիալ-դեմոկրատական հնչակյաններն Ալեքսանդրիայում կնքեցին համաձայնագիր<sup>5</sup>, որում նշված էր. «Երկու

¹ «Մշակ», 1913, թիվ 254։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Արևելք», 1914, թիվ 722։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Ազգ», 1914, թիվ 38։

<sup>4 «</sup>Վան-Տոսպ», 1914, թիվ 43։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե´ս **Լազեան Գ.,** Հայաստան և հայ դատը, Երևան, 1991, էջ 198։ Տե'ս նաև «Ձարթօնք» (Պէյրութ), 1950, թիվ 261։

կողմերու մոտավոր նպատակն է ինքնավար Հայաստան և Կիլիկիա»¹։ Այն պետք է դրվեր Անտանտի կամ Ռուսաստանի հովանու (protectorat) ներքու Այսինքն՝ նախատեսվում էր Հայաստանի ինքնավարության ստեղծում Ռուսաստանի կազմում։ Համաձայնող կողմերը պատրաստվում էին զորակցել Պողոս Նուբարի պատվիրակությանը, իսկ նա ապագա միջազգային վեհաժողովում որպես հայկական պատվիրակության լիազոր ներկայացուցիչների՝ առաջարկելու էր երկու կողմերի թեկնածուներին²։

«Հայկական հարցի շուրջ» վերլուծական հոդվածում ՀՍՌԿ-ի տեսաբաններից Վարդան Պապիկյանը, արտահայտելով իր կուսակցության տեսակետը, հետադարձ հայացք էր նետում Հայկական հարցի անցած ուղու վրա և փորձում այն վերաիմաստավորել։ Հեղինակը միանշանակորեն չէր վերաբերվում եվրոպական դիվանագիտության դերին հայկական խնդրում։ Նա չէր արդարացնում և չէր դատապարտում նրա միջամտությունը Հայկական հարցում, այլ ամեն ինչ ընկալում էր տեղի ու ժամանակի համատեքստում։ «Կարելի՞ է քննադատել օտար դիվանագիտութեանը դիմելու հայերի քայլը» հարցին Պապիկյանը պատասխանում էր, որ մինչ եղեռնը հայ ժողովուրդը չէր կարող գուշակել ապագան։ «Չէ՞ որ ժողովուրդներն ալ ունեն իրենց անփորձութեան շրջանները, որոնց մէջ նրանց գործած արարքները կարելի չէ չափել հետագա տարիների չափով»³,– գրում է հեղինակը և ավելացնում, որ Եվրոպան չի փրկելու իրենց, բայց «նրա սարսափն էր միայն, որ արգելում էր թուրքին մահացու վերջին հարուածը հասցնելու հայ ժողովրդի գլխին»⁴։

Հեղինակի կարծիքով, կոտորածները տեղի էին ունենալու անկախ հայերի պահվածքից, պարզապես նա գտնում էր, որ «մեր պարտքն էր առավել զգոն լինել, որը չեղավ»<sup>5</sup>։ Այդուհանդերձ հարկ է նկատել, որ իրենց քննադատության մեջ ռամկավարները մոռանում էին, որ հայության ձակատագիրը տնօրինում էին ոչ թե հայերն ու նրանց կուսակցությունները, այլ իրենց քաղաքական շահախնդրություններով առաջնորդվող մեծ տերությունները։

Ռամկավարներին մտահոգում էր Թուրքիայի ապագա կառուցվածքը, որից անմիջականորեն կախված էր արևմտահայության Ճակատագիրը։ ՀՄՌԿ տեսաբան Միհրան Տամատյանը 1916 թ. «Արեւ» թերթում այս հիմնահարցին է նվիրել «Ասիական Թուրքիո ապագան» հոդվածաշարը<sup>6</sup>։ Նա գտնում էր, որ կառուցվածքային առումով այս հարցի լուծման լավագույն տարբերակը Թուրքիայի վերածումն էր Շվեյցարիայի տիպի պետության։ Տամատյանը ցույց էր տալիս նաև, որ թուրքերն անկարող են հանդուրժելի

¹ «Վան-Տոսպ», 1914, թիվ 43։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում։

<sup>3</sup> Նույն տեղում, 1916, թիվ 14։

<sup>4</sup> Նույն տեղում։

<sup>5</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Հոդվածաշարը լույս է տեսել թերթի 1916 օգոստոսի 4-ի, 7-ի և հոկտեմբերի 16-ի համարներում։

պայմաններ ստեղծել հպատակ ժողովուրդների համար։ Ուստի թեն Տամատյանը փաստում էր, որ եվրոպական պետությունների միջև կային լուրջ հակասություններ, այդուհանդերձ անհրաժեշտ էր համարում եվրոպական կառավարիչների նշանակումը Թուրքիայում<sup>1</sup>:

Սույն հոդվածաշարում Տամատյանը քննարկման առարկա էր դարձնում նաև արևմտահայության քաղաքական կողմնորոշման հարցը, մատնանշում, որ, անկախ ամեն ինչից, հայ ժողովրդի համակրանքը Ռուսաստանի կողմն էր²։

«Վան-Տոսպը» ևս շեշտում էր, որ արևմտահայությունն իր ազատագրության հույսը կապել էր Ռուսաստանի հետ. «Թուրքահայերը դեպի Ռուսաստան ունեցել են դարավոր անայլայլ համակրանք և իրենց ակնկալութիւներն իրականացած տեսնելու հավանականութիւնը փնտրում են Ռուսաստանի մոտ»<sup>3</sup>։

Որպես հավատարմության գրավական «Վան-Տոսպը» զգուշացնում էր հայերի երկարամյա դաշնակից Ռուսաստանին գրավյալ տարածքներում մնացած քրդերի մասին։ Նա նրանց համեմատում էր «ծոցում պահված օձերի» հետ, որոնք, ձնականորեն հայտնելով իրենց հնազանդությունը Ռուսաստանին, հարմար պահին, սակայն, «նամարդ բորենու նման հարձակվում են երեկվա իր կյանքը բաշխողի վրա, հոշոտում» նրան, կողոպտում, ջարդում առանց խնայելու և «ավելի մեծ վտանգ էին դառնում բանակի համար, քան թե առջևի թշնամին»<sup>4</sup>։

1916 թ. անգլո-ֆրանս-ռուսական գաղտնի համաձայնագրով նախատեսվում էր, որ պատերազմում հաղթանակի դեպքում Օսմանյան կայսրությունը տրոհվելու էր, և դրա մասը կազմող Կիլիկիան ընդգրկվելու էր Ֆրանսիայի ազդեցության գոտում։ Ֆրանսիան իր գաղութատիրական նկրտումները քողարկում էր տեղի հայերին ինքնավարություն շնորհելու խոստումով և, ընդառաջելով Պողոս Նուբարի առաջարկին, 1916 թ. նոյեմբերի 28-ին որոշեց Կիպրոսում կազմավորել հայ տարագիրներից բաղկացած «Արևելյան լեգեոն» զորաջոկատը <sup>5</sup>:

Ողջունելով «Արևելյան լեգեոնի» ստեղծման գաղափարը՝ ՀՍՌԿ-ը Եգիպտոսի հայկական կուսակցությունների հետ մեկտեղ ձևավորում է «Հայ ազգային միութիւնը», որի նպատակն էր զորավիգ լինել ֆրանսիական կառավարության վերոհիշյալ նախաձեռնությանը։ 1917 թ. մարտի 16-ից 26-ը

<sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 62։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Արեւ», 1916, թիվ 23։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Վան-Տոսպ», 1916, թիվ 24։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, թիվ 19։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Մանրամասն տե´ս **Պեյլերյան Ա**., Մեծ տերությունները, Օսմանյան կայսրությունը և հայերը ֆրանսիական արխիվներում։ Աշխատասիրությամբ՝ Արթուր Պեյլերյանի, առաջաբանը՝ Ժան-Բատիստ Դյուրոզելի։ Ֆրանսերենից թարգմանեց՝ Վարուժան Պողոսյանը, Երևան, 2005, հ. 1, էջ 376-391։

ԱՄՆ-ի չորս հայկական կուսակցությունները՝ ՀՍՌԿ-ն, ՀՅԴ-ն, ՍԴՀ-ն և Վերակազմյալ հնչակյանը, ևս բանակցում են և կազմում «Ամերիկայի հայ ազգային միութիւն»-ը, որն ԱՄՆ-ում դառնում է Ազգային պատվիրակության ներկայացուցիչ մարմինը։

\* \* \*

1917 թ. փետրվարյան հեղափոխությունից հետո «Վան-Տոսպը» սատարում էր գաղթականների համագումար հրավիրելու կոչը¹։ Ռամկավարներն ակտիվ մասնակցություն ունեցան 1917 թ. մայիսին Երևանում գումարված Արևմտահայ առաջին համագումարի աշխատանքներին։ 1917 թ. ապրիլի 24ին Թիֆլիսում կայացավ Մահմանադրական ռամկավար կուսակցության Կովկասի և ռուսական գորքերի կողմից Օսմանյան կայսրության գրաված վայրերի շրջանային պատգամավորական ժողովը², որի մասնակիցները երկար քննարկումներից հետո որոշում են այդուհետ հրաժարվել եվրոպական տերությունների օգնությանն ապավինելու գաղափարիզ և Հայաստանի ապագայի հարցում հույսեր կապել միայն ժողովրդավարական Ռուսաստանի հետ։ Ուստի հեռագիր են ուղարկում իշխան Լվովի Ժամանակավոր կառավարությանը, որտեղ նշված էր. «Վստահ լինելով, որ մեր դժբախտ Հայաստանի ապագան կախուած է ռուսական հեղափոխութեան բարեհաջող վիճակից, մենք գորակցում ենք Ձեզ»<sup>3</sup>։ ՀՍՌԿ-ը պաշտպանում էր ապագա ժողովրդավարական Հայաստանի գաղափարը և մերժում դասակարգային պալքարը, ինչը դարձել է այս կուսակցությունը «հետադիմական» և «պահպանողական» բնութագրելու պատձառ։ Ռամկավարները սոսկում էին հատկապես ռուսական բանակի քայքայումից։ Նրանց համար անընդունելի էր, որ «գորքի մի մասը թողած իր կարևոր գործը վերադառնում է գլուդերը, որ մասնակցի հողի բաժանմանը... հրապուրվում է բոլշնիկների կոչերով, պատրաստ է տապալելու ազատամիտ միասնությունը և ստեղծելու սոցիայիստական կարգեր»4։

Մեր օրերի բարձունքից փաստերի համադրումը և թռուցիկ վերլուծությունն իսկ ցույց են տալիս, որ չնայած մի շարք հարցերում ռամկավարների ակնհայտ պահպանողականությանը՝ այդուհանդերձ Հայկական հարցի լուծման առնչությամբ նրանք գրավել էին ձիշտ դիրքորոշում։ Պատկերացնենք մի պահ, թե ինչ կարող էր լինել, եթե Ռուսաստանը պատերազմից դուրս գար առանց հոկտեմբերյան հեղաշրջման...

1917 թ. հուլիսի 1-ից 4-ը Բոստոնում տեղի ունեցավ ՀՍՌ կուսակցության ԱՄՆ-ի շրջանակի ԺԴ պատգամավորական ժողովը, որը բարձր է գնահա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Վան-Տոսպ», 1917, թիվ 28։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 27։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, թիվ 32։

տում Ազգային միության գաղափարը, դրա նպատակներն ու գործունեությունը, և փաստում, որ դրանք ամբողջությամբ համապատասխանում են կուսակցության սկզբունքներին ու ազգային համերաշխության բաղձանքին։ Ժողովը որոշում է, որ ՀՍՌ կուսակցության բոլոր ակումբները պետք է սատարեն Հայ ազգային միությանը։

Ռամկավարները խիստ մտահոգված էին 1917 թ. բռնկված ռուսական փետրվարյան հեղափոխությամբ, հատկապես այն հարցով, թե ինչպես էր այն անդրադառնալու Ռուսաստանի տիրապետության տակ գտնվող փոքր ժողովուրդների, մասնավորապես՝ հայերի վրա¹։

ՀՄՌԿ-ը ողջունեց 1917 թ. մարտի 16-ին հիմնադրված Հայ ժողովրդական կուսակցությանը² և հույս հայտնեց, որ «զուտ թուրքահայկական հարցով զբաղուող ՀՄՌ կուսակցութիւնը կկարողանայ համագործակցել նրա հետ»³։ Ռամկավարները հայտարարում էին, որ միջազգային դիվանագիտության խնդիր հանդիսացող Հայկական հարցը կարող էր լուծում ստանալ միայն միջազգային վեհաժողովում, իսկ իրենք պետք է աշխատեին, որ դրան լուծում տրվեր «ըստ թուրքահայերի ցանկութեան»⁴։ Ապրիլի 24-ին իշխան Լվովին հղած նրանց հեռագրում մասնավորապես նշվում էր, որ Հայաստանի ապագա բախտը կախված է ռուսական հեղափոխության ելքից, իսկ ՀՍՌԿ-ն իր աջակցությունն ու զորակցությունն է հայտնում «վերածնվող Ռուսաստանի ամրապնդման բոլոր կողմնակիցներին»⁵։

\* \* \*

1917 թ. հոկտեմբերի 25-ին իշխանությունը զավթած բոլշնիկները սկսեցին անջատ բանակցություններ վարել Գերմանիայի հետ և 1918 թ. մարտի 3-ին կնքեցին Բրեստի պայմանագիրը, որով թուրքերը վերագրավեցին Արևմտյան Հայաստանը, նաև Կարսի ու Բաթումի տարածաշրջանները։ Ռամկավարներին լրջորեն անհանգստացնում էին հատկապես բոլշնիկների հակապատերազմական կոչերը, որոնք, փաստորեն, հանգեցնում էին բանակի քայքայմանը<sup>6</sup>։ 1918 թ. գարնանը թուրքական բանակի արշավանքի և Արևմտյան Հայաստանի վերագրավման հետևանքով Հայոց ազգային խորհրդի գործունեությունը կազմալուծվել էր։ Այդ իսկ պատձառով ռամկավարներն իրենց մամուլի էջերում շարունակում էին քննադատել բոլշնիկներին։

«Ազգը» դատապարտում էր թե՛ արևմտյան և թե՛ Կովկասյան ռազմա-Ճակատներում ռուսական զորքերի կազմալուծմանն ուղղված բոլշևիկների քարոզչությունը, «իմպերիալիստական պատերազմը քաղաքացիականի վե-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Ազգ», 1917, թիվ 42։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Ղազարեան Վ.,** Համառոտ պատմութիւն ՌԱԿ-ի, Պէյրութ, 1978, էջ 43։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Վան-Տոսպ», 12-ը մարտի 1917։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ղազարեան Վ., նշվ. աշխ., էջ 45։

<sup>5</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> «Ազգ», 1917, թիվ 51։

րածելու» նրանց առաջադրած սկզբունքը, ինչպես նաև Ռուսաստանի քաղաքական ուժերի կողմից «հուդայական խաղաղութիւն» անվանված 1918 թ. ռուս-գերմանական Բրեստի պայմանագիրը, որով նրանք Գերմանիային հանձնեցին ոչ միայն ռուսական հողերի զգալի մասը, այլև հայ ժողովրդին։ Ըստ այդմ ռամկավարները կարծիք էին հայտնում, որ «պետք չիկա ըսելու, թե ինչ պիտի պատահի հայ ժողովրդին։ Տարակույս չիկա, որ հայ ազգի բեկորներն ալ սուրե պիտի անցուին»<sup>1</sup>։

1919 թ. մարտի 24-ին ռամկավարները Երևանում սկսում են վերահրատարակել կուսակցության՝ «Հայաստանի Ձայն»-ի անվանափոխված «Վան-Տոսպ» պաշտոնաթերթը, որի նպատակն էր պաշտպանել Միացյալ Հայաստանի «խարիսխը»։ Այն կոչ էր անում ընդունել Արևմտյան Հայաստանի թեզը, որպեսզի «Ռուսաստանը և ռուսական հարցը պատձառ չդառնան դաշնակից պետութիւններուն քով թրքահայ հարցին լուծումը հետաձգելուն»<sup>5</sup>։

Առաջին աշխարհամարտում պարտված Թուրքիան 1918 թ. հոկտեմբերի 30-ին Անտանտի երկրների հետ կնքված Մուդրոսի զինադադարով կապիտուլյացիայի ենթարկվեց։ 1919 թ. հունվարին տեղի ունենալիք Փարիզի խաղաղության վեհաժողովում հայ ժողովրդի միասնական կամքն արտահայտելու և քաղաքական շահերը պաշտպանելու նպատակով՝ Ազգային պատվիրակությունը ծրագրում է Փարիզում հրավիրել Ազգային համագումար և այդ մասին հրապարակում է «Ամբողջական Հայաստանի՝ Կիլիկիայի հետ միասին, անկախութեան մասին» հայտարարությունը, որում նշվում էր, որ Հայաստանի անկախությունը պատկերացվում էր «համաձայնական պետութիւններու և Միացյալ Նահանգներու հովանավորութեան տակ կամ Ազգերու Դաշնակցութեան, երբ ան կազմվի»<sup>6</sup>։ ՀՍՌԿ-ը համագումարին մասնակցեց մի քանի պատգամավորներով. Եգիպտոսից ընտրվեց Վահան Թեքեյա-

¹ «Նոր կեանք», 1917, թիվ 38։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 97։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Նույն տեղում, 1919, թիվ 62։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> «Հայաստանի Ձայն», 1919, թիվ 44։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> **Վրացյան Մ.,** Հայաստանի Հանրապետությունը, Երևան, 1993, էջ 283։

նը, Կ. Պոլսից՝ պրոֆեսոր Գ. Տեր-Հակոբյանը<sup>1</sup>, ԱՄՆ-ից ընտրվեցին՝ Հովհաննես խան Մասեհյանը, պրոֆեսոր Կարապետ Թումայանը, Երվանդ Աղաթոն բելը, Միհրան Տամատյանը։

Նորաստեղծ Հայաստանի Հանրապետությունը կամ, ինչպես անվանում էին, «Արարատյան Հանրապետությունը», որը «պատերազմի պարագայական քաղաքականութեան հետևանք է, որը չէ կարող իրավասութիւն ունենալ և նույնանալ թուրքահայ հարցին հետ»², նրանք համարում էին անցումային փուլ հայոց պետականության ստեղծման ձանապարհին, քանի որ այն չէր ներառում Հայաստանի մեծագույն մասը։ Նրանք եզրակացնում էին, որ այդպիսի հանրապետությունն իրավասու չէ առանձին պատվիրակություն ստեղծելու և իր անունից բարձրացնելու ու միջազգային դիվանագիտական ատյաններում պաշտպանելու Հայկական հարցը։ Ռամկավարները միևնույն ժամանակ գտնում էին, որ նորաստեղծ հանրապետությունը, գտնվելով Ռուսաստանի ազդեցության ոլորտում, վաղ թե ուշ գրավվելու էր նրա կողմից, հետևաբար այն չէր կարող համարվել ապագա Միացյալ և Ազատ Հայաստանի կորիզը։ Առաջնորդվելով այս մտայնությամբ՝ ռամկավարները պաշտպանում էին Պողոս Նուբարի պատվիրակությանը, հրահանգներ տալիս և զինում նրան անհրաժեշտ փաստաթղթերով։

Հարկ է, սակայն, արձանագրել, որ ռամկավարների դատողությունները չի կարելի միանշանակորեն իրատեսական համարել։ Ինչպես իրավացիորեն գրում է այդ հարցերին քաջատեղյակ ակադեմիկոս Գալուստ Գալոյանը, ռամկավարները, աներկբայորեն պաշտպանելով Պողոս Նուբարին և նրա պատվիրակության տեսակետները, հանդես էին բերում հատվածական մտածողություն, որը չէր նպաստում նրա և Հայաստանի Հանրապետության պատվիրակության առաքելությունների իրականացմանը³։

Հայաստանի Հանրապետության պատվիրակությունը ելնում էր այն տեսլականից, որ Հանրապետության գոյությունն իրողություն էր, այնտեղ ապրում էր մեկ միլիոն ժողովուրդ, Երևանում կար խորհրդարան, կառավարություն, բանակ, մինչդեռ Արևմտյան Հայաստանն ամայի էր, գրեթե անմարդաբնակ։ «Հետևաբար անհրաժեշտ էր ազգային բոլոր ուժերը կենտրոնացնել Հայաստանի Հանրապետության վրա, իբրև հայկական պետության կորիզի, և Հայկական հարցի լուծումը դնել Հայաստանի երկու հատվածների միացման ձևով»<sup>4</sup>,- եզրակացնում է Գ. Գալոյանը։

1919 թ. ապրիլի 2-ին կազմվում է «Ամբողջական Հայաստանի պատվիրակությունը», որը Հայաստանի Հանրապետության պաշտոնական պատվի-

ւ Նույն տեղում, էջ 284։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **ՃիզմեՃէան Մ. Գ.,** Պատմութիւն ամերիկահայ քաղաքական կուսակցութեանց, 1890-1925, Ֆրէզնօ, 1930, էջ 390։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Գալոյան Գ.,** Հայաստանը և մեծ տերությունները 1917-1923 թթ., Երևան, 1999, էջ 90։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 289։

րակության հետ մեկտեղ ամբողջ հայության անունից պետք է բանակցեր դաշնակից պետությունների պատվիրակությունների հետ մինչև Ամբողջական Հայաստանի միացյալ կառավարության կազմավորումը։ 1919 թ. փետրվարի 12-ին Ազգային և Հայաստանի Հանրապետության պատվիրակությունների կողմից մշակվել ու հաշտության վեհաժողովին էր ներկայացվել մի հուշագիր, որը պարունակում էր բոլոր հայերի պահանջները։

1919 թ. մալիսի 28-ին Հայաստանի Հանրապետության կառավարությունր հրապարակեց «Միացյալ և Անկախ Հայաստանի» հայտարարությունը, որը միանշանակորեն չընդունվեց ազգային բոլոր կուսակցությունների և ուժերի կողմից։ Անդրադառնալով այս փաստաթոթին՝ «Նոր կեանքը» մանրամասնում էր, որ «Ամբողջական Հայաստանի» անունից խոսելու իրավունք ունի միայն Ամենայն հայոց կաթողիկոսի կողմից հաստատված և դաշնակից պետությունների կողմից ձանաչված Ազգային պատվիրակությունը։ Միևնույն ժամանակ, ըստ պարբերականի՝ քանի դեռ Մեծ Հայքի ու Կիլիկիայի վիճակն անկայուն էր և քաղաքականապես անորոշ, նույնիսկ հստակ չէր, թե ինչ էր սպասվում ապագալում, ուստի «Ամբողջական Հայաստանի» կառավարություն կազմելն աննպատակահարմար էր։ Բազի դրանից, Միազյալ Հայաստանի կազմավորումը կախված էր նաև հովանավոր պետության որդեգրած դիրքորոշումից, իսկ թե որն էր լինելու այդ պետությունը, դեռևս անհայտ էր։ Հայտնի չէին նաև ապագա Հայաստանի սահմանները։ Ահա այս պատճառաբանությամբ ԱՄՆ-ի ռամկավարները «Երևանի կառավարութեան հայտարարութիւնը համարում էին անհիմք և արժեզուրկ»<sup>1</sup>։ Նրանք հայտնում էին նաև իրենց վերաբերմունքը հայ-ռուս-թուրքական հարաբերությունների առնչությամբ։ «Պետք է միանգամ ընդմիշտ խոստովանել, թե մենք թշնամի ենք միայն ցարական Ռուսիո բռնապետական վարչութեան, բայց միշտ բարեկամ եղած ենք ացատական ռուս վարիչներու ծրագրին ու գործունեութեան»²,– գրում էր «Նոր կեանքը» և երազում տեսնել Հայաստանին սահմանակից բարգավաձ և հզոր Ռուսաստան, որը «միշտ թշնամի եղած է մեր դահիձ թուրքերու հայահայած քաղաքականութեան»<sup>3</sup>:

Հստակ է, որ ռամկավարները ցանկալին ընդունում էին իբրև իրականություն, որովհետև ռուս-թուրքական հակամարտությունների պատձառը բնավ պայմանավորված չի եղել թուրքերի հայահայած քաղաքականությամբ։ Դրանք ունեցել են օբլեկտիվ պատմառներ՝ պայմանավորված Ռուսաստանի և Օսմանյան կայսրության աշխարհաքաղաքական շահերով։ Ռամկավարների այս անիրատեսական պատկերացումից էր բխում նրանց այն հույսը, թե ժողովրդավարական Ռուսաստանի կառավարողներն ի վերջո կգնահատեն իրենց երկրի հանդեպ հայերի նվիրվածությունը և ոչ միայն

<sup>1</sup> «Նոր կեանք», 1919, թիվ 27։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, թիվ 15։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում։

չեն արգելի, այլն նույնիսկ կսատարեն Միացյալ Հայաստանի կազմավորմանը։ Իսկ Թուրքիայի կողմից նորաստեղծ Հայաստանի Հանրապետության ձանաչման կապակցությամբ ռամկավարները հայտարարում էին, որ հավատ չեն ընծայում այդ խորամանկ ու կեղծ քայլին, ընդհակառակը, գտնում էին, որ իրականում Թուրքիան դեմ է ցանկացած հայկական պետության կազմավորմանը, պարզապես «Արարատեան Հանրապետութեան հռչակումն ընդունել են իբրև փոքրագոյն չարիք»¹՝ առաջնորդվելով այն մտայնությամբ, որ այդ «սահմանափակ հողամասը թաթարների, վրացիների ու մանավանդ ռուսների մրցակցութեան ընդմեջ, բոլորովին անընդունակ է բարգավաձ երկիր մը լինելու և ազատ ծովերէ զուրկ այդ երկիրը ուշ կամ կանուխ ենթակա է թուրք, թաթար կամ բռնապետական ռուս կառավարութեան Ճանկին մեջ իյնալու»²։

Փաստորեն ռամկավարների մեջ գերիշխում էր այն տեսակետը, որ Հայաստանի Հանրապետությունն այդ սահմանների մեջ չէր կարող հեռանկար ունենալ և դատապարտված էր նշված երկրներից որևէ մեկի կողմից կլանվելու։ Այդ իսկ պատձառով նրանք Արարատյան հանրապետությունը դիտում էին որպես ապագա Միացյալ Հայաստանի միայն մի մասը, որը, նրանց համոզմամբ, պետք է բաղկացած լիներ նաև Արևմտյան Հայաստանից և Կիլիկիայից ու ելք ունենար դեպի ծով։

1920 թ. հունվարի 19-ին դաշնակիցների գերագույն խորհուրդը փաստացի ձանաչում է Հայաստանի Հանրապետության գոյությունը։ Այս հանգաժանքը մեծացնում է Հայաստանի Հանրապետության կշիռը քաղաքական ասպարեզում։

Ռամկավարներն այս ժամանակաշրջանում շատ ջանքեր գործադրեցին, որպեսզի ԱՄՆ-ի սենատն ընդունի Հայաստանի մանդատը, սակայն նրանց այդ ցանկությունը չիրականացավ։ 1920 թ. մայիսի վերջերին ԱՄՆ-ի սենատը քննարկեց այդ հարցը և այն մերժեց ձայների` 23 կողմ, 52 դեմ հարաբերակցությամբ³։ Դրանում ռամկավարները մեղադրեցին Հայաստանի Հանրապետության կառավարությանը և հրաժարվեցին մասնակցել 1920 թ. մայիսի 28-ի տոնակատարություններին⁴։

1920 թ. սեպտեմբերի 26-ից դեկտեմբերի 3-ը Կ. Պոլսում տեղի ունեցավ կուսակցության ընդհանուր պատգամավորական Գ ժողովը, որը որոշեց 2ՍՌԿ անունը փոխարինել 2այ ռամկավար կուսակցություն անվամբ $^5$  (այսուհետև՝ 2ՌԿ)։ Ըստ 2ՌԿ-ի ծրագրի՝ կուսակցության նպատակն էր

<sup>2</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Ճիզմեձէան Մ. Գ.,** նշվ. աշխ., էջ 444։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Նախապես որոշված էր կոչել Հայաստանի ռամկավար կուսակցություն, սակայն Հայաստանի խորհրդայնացման պատձառով ի վերջո անվանում են Հայ ռամկավար կուսակցություն։

«...ապահովել և պահպանել Միացյալ Հայաստանի անկախությունը, աշխատել Հայաստանի քաղաքական, տնտեսական և հոգևոր զարգացման համար, ամրապնդել կապերը Հայաստանի և արտասահմանի հայության միջև, քաշալերել ներգաղթը դեպի Հայաստան»<sup>1</sup>:

Քննարկվում է նաև Ազգային պատվիրակության նկատմամբ վերաբերմունքի հարցը, նշում, որ Սևրի դաշնագրի` Հայաստանին վերաբերող մասի անորոշ տրամադրությունները և Հայաստանի Հանրապետության ու ամբողջ Արևելքի քաղաքական խառնաշփոթ իրադրությունը նկատի ունենալով` անհրաժեշտ է հանուն «թրքահայ ժողովրդին և ի մասնավորի հանուն չազատագրված Հայաստանի, հետապնդել անոնց դրութեան խնդիրը և կենսական շահերը, նկատի ունենալով Կիլիկիո առանձնահատուկ կարևորութիւնը, որ անհրաժեշտ կընծայե դաշնակից պետութեանց և մասնավորապես ֆրանսիական կառավարութեան հետ մոտիկ հարաբերութեանց և բանակցութեանց մշակումը»<sup>2</sup>:

ՀՌԿ նշանավոր գործիչ Լևոն Մկրտչյանը 1920 թ. դեկտեմբերի 15-ին Ազգերի լիգային հանձնեց Հիշատակագիր, որում համառոտ ներկայացնում էր Հայկական հարցի ծագումն ու էությունը և հույս հայտնում, որ, «համաձայն Ազգերու ընկերակցութեան կանոնագրին 22 հոդվածին տրամադրութեանց և ոգիին»<sup>3</sup>, Հայաստանը պետք է ենթարկվի որևէ պետության պաշտպանության։ Ընդգծվում էր այն միտքը, որ ՀՌԿ-ն ոչ թե Երևանի հանրապետության համար է հոգատարություն խնդրում, այլ այն «հոդամասերուն համար, որոնք Սևրի դաշնագրին տրամադրութեանց և ԱՄՆ Նախագահին իրավարարական վձռին համաձայն պիտի անջատվին թրքական նախկին պետութենէն, կազմելու համար հայ պետութիւնը»4։ Հիշատակագրում համոզմունք էր հայտնվում, որ վաղ թե ուշ Ռուսաստանում հաստատվելու էին ժոորվրդավարական-սահմանադրական կարգեր և կառավարություն, որը կհարգի նախկին Ռուսական կայսրության կազմում ընդգրկված ժողովուրդների իրավունքները, և «Երևանի հանրապետութեան հողամասերը օր մր պիտի կցվին Սևրի դաշնագրով ստեղծված Հայաստանին, որուն կորիզը կկազմեն թուրք կայսրութեան հայ գավառները։ Ահա այս ոգով է, որ Ազգերու րնկերակցութիւնը Հայաստանի օգնութեան պարտի հասնիլ»<sup>5</sup>։ 1920 թ. դեկտեմբերի 30-ին Լ. Մկրտչյանն Ազգերի լիգայի ժողովի նախագահի անունից ստանում է պատասխան հեռագիր, որտեղ հայտնվում էր, որ ժողովը լիգալի խորհրդին խնդրել է կազմել հանձնաժողով, որը պետք է շարունակի Հայկական հարցի հանձնախմբի կողմից սկսված աշխատանքը, և որ հանձնախմբի

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ՀՀ ազգային արխիվ (այսուհետև` ՀՀԱԱ), ֆ. 424, ց. 1, գ. 47, էջ 1։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում։

<sup>4 «</sup>Ազգ», 1921, թիվ 9։

<sup>5</sup> Նույն տեղում։

իրավասությունը պետք է տարածվի ոչ միայն նախկին Արևելյան Հայաստանի, այլն ամբողջ հայկական հողերի վրա¹։

Համագումարի ավարտից անմիջապես հետո ՀՌԿ Կենտրոնական վարչությունը 1920 թ. դեկտեմբերի 13-ին իր շրջանակներին է դիմում թիվ 3 շրջաբերականով, որում նշվում էր. «Դժբախտաբար Հայաստանի աղետաբեր դեպքերը ավելի կնձռոտեցին կացութիւնը և չենք գիտեր, թե ինչ արդյունք պիտի ունենան կատարված աշխատութիւնները թե հայասերներու լիգային և թե Ազգաց ընկերակցութեան մեջ։ Հաձրնի անկման և Կարսի գրավման առթիվ ժողովը դիմումներ հղեց Ազգերու լիգային Պոլսո բարձր կոմիսերներուն, որոնցմէ ստացաւ պատշաձ պատասխաններ»<sup>2</sup>։ Նշվում էր նաև, որ Թուրթիան օգտագործում է Ռուսաստանի և Անտանտի միջև առկա հակասությունները՝ հօգուտ իր քաղաքական նպատակների, և այս պայմաններում հայերը գործնական օգնություն կարող են ակնկայել միայն Ռուսաստանից։ Ընդգծելով, որ ՀՌԿ-ն ստեղծված ձգնաժամային կացության մեջ իր ուշադրությունը հիմնականում կենտրոնացրել է «հայ ժողովրդի ֆիզիկական և անոր քաղաքական իրավունքներու պաշտպանութեան շուրջ», կենտրոնական վարչությունը հրահանգում էր բոլոր շրջանային վարչություններին երկրորդական նշանակություն տալ «Խորհրդային Ռուսաստանի հեղափոխութեան, Հայաստանի ներքին ընկերային կարգերու վրա առաջ բերած ազդեցութիւններուն»<sup>3</sup>։

1920 թ. դեկտեմբերի 26-ին ՀՌԿ Արևմտյան Եվրոպայի շրջանային վարչությանն ուղղված թիվ 4 շրջաբերականում ուղղակիորեն նշված էր. «Հայաստանը իր արտաքին քաղաքականութեան վարչութիւնը Ռուսաստանին կհանձնե» Ռոպես ապացույց վկայակոչվում էին Խորհրդային Ադրբեջանի վիձակը, Խորհրդային Ռուսաստանի քաղաքական ծրագրերը և «Հայաստանի անկախութեան մասին որևէ ակնարկ չբովանդակող նոր կառավարութեան ողջույնի հեռագրերը» Երջաբերականում նշվում էր նաև, որ նախկին Ռուսական կայսրության սահմաններում ստեղծված Հայաստանի Հանրապետությունը, փաստորեն, զրկված է իրական անկախությունից։ Այնուհետև ռամկավարները շեշտում էին, որ եթե նույնիսկ «Ռուսահայաստանը կորցված համարենք, ապա պետք է շարունակենք առաջ տանել Հայկական հարցի վերաբերմամբ մեր ջանքերը» Ե

Ելնելով ՀՌԿ Գ համագումարի որոշումներից՝ Կենտրոնական վարչությունը Հայկական հարցի առնչությամբ իր վերաբերմունքը բանաձևեց հետևյալ կերպ. «Հայ Ռամկավար կուսակցութեան իդեալը Միացեալ և Անկախ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում։

² ՀԱԱ, ֆ. 424, g. 1, q. 47, էջ 26:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 33։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 36։

<sup>5</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Նույն տեղում։

Հայաստանն է։ Սակայն հեղափոխական Ռուսաստանի վերաբերմունքը Հայաստանի ապագայի հանդեպ լի է անորոշութեամբ և անակնկալներով։ Ներկայիս ՀՀ ղեկը իր ձեռքն ունեցող հայ խորհրդային կառավարութիւնը նույնպես ձշտած չէ իր վերաբերմունքը Սևրի դաշնագրի վերաբերեալ կամ Միացեալ և Անկախ Հայաստանի մը իրականացման մասին»<sup>1</sup>։ Կուսակցությունը քանի որ չէր հրաժարվում Միացյալ և Անկախ Հայաստանի պահանջից, հետևաբար նրա շրջանային վարչությունները պետք է իրենց մամուլի օրգանների միջոցով պաշտպանեին այդ գիծը։ Կենտրոնական վարչության այս որոշումը 1921 թ. հունվարի 24-ին թիվ 7 շրջաբերականով փոխանցվեց շրջանային բոլոր վարչություններին, որոնց միաժամանակ տեղեկացրին, որ ընդունված բանաձևը ենթակա չէ հրապարակման²։

1921 թ. հունվարի 14-ին Կ. Պոլսից Արտակ Դարբինյանը նամակ է ուդարկում Հայ Ռամկավար կուսակցության Հայաստանի խորհրդին՝ արևմտահայերի վիձակի և այն մասին, թե կուսակցության Հայաստանի խորհուրդն ինչպիսի քաղաքական գիծ պետք է որդեգրի։ Անդրադառնալով արևմտահայերին՝ Դարբինյանն ընդգծում էր այն հանգամանքը, որ նրանք չեն հրաժարվել հայրենիք վերադառնալու իրավունքից, որը ձեռք են բերել միլիոնավոր զոհերի գնով։ Նշվում էր նաև, որ արևմտահայությունն անհրաժեշտ էր համարում դաշնակիցների կողմից ձանաչված Ազգային պատվիրակության միջոցով հետամուտ լինել Արևմտյան Հայաստանի խնդրին։ Իսկ Հայաստանի նոր կառավարության վարած քաղաքականության մասին Ա. Դարբինյանը գրում էր. «Հայաստանի նոր կառավարութեան ընկերային ծրագիրները մենք համարած ենք անմարսելի մեր ժողովրդի համար և անիրագործելի մեր հայրենիքի նման միջավայրի մր մեջ, բայց քանի որ դեպքերի րնթացքում այսօր Հայաստանի մեջ կտիրէ խորհրդային վարչաձեւ և ատոր ջատագով կուսակցութիւնը` Հայաստանի կոմունիստական կազմակերպութիւնը իր ձեռըն է առել կառավարութեան ղեկը, պետք է թողուլ, որ նա առանց ներքին ցուցումներու գործադրե այն, ինչ որ Հայաստանի տվեայ պայմանները հնարավորութիւն կր տան»<sup>3</sup>։

Ընդգծենք, որ ռամկավարները Հայաստանում փետրվարյան դեպքերի նկատմամբ բացասական վերաբերմունք դրսնորեցին, դրանք համարեցին ավելորդ եղբայրասպան կռիվներ, որոնք, նրանց կարծիքով, միայն նոր աղետներ պատմառեցին բազմաչարչար հայ ժողովրդին։ Հատկանշական է, որ ռամկավարների պաշտոնաթերթ «Ապագան» փետրվարյան ելույթի պատմառների կապակցությամբ կարողանում էր վեր կանգնել նեղ կուսակցականությունից և չէր բավարարվում սոսկ կողմերից մեկի քննադատությամբ, այլ փաստերով ցույց էր տալիս, որ նորահաստատ բոլշևիկյան

<sup>1</sup> Նույն տեղում, ց. 1, գ. 49, էջ 8-9։

² Նույն տեղում, գ. 47, էջ 37։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, ց. 1, գ. 5, էջ 1-2։

իշխանությունն իր վարած քաղաքականությամբ փաստորեն պատձառ դարձավ ժողովրդական նոր հուցումի¹։

Արտահայտելով ՌԱԿ-ի դիրքորոշումը` Դարբինյանը նամակով դիմում է Հայաստանի նոր կառավարությանը և նշում, որ զենքի ուժով հնարավոր չէ յուծել Արևմտյան Հայաստանի հարցը, իսկ իրենք հավատ չէին տածում, թե Ռուսաստանը կլուծեր այն, որովհետև «...վերջին իրադարձութիւնները ցույց կուտան, որ Խորհրդային Ռուսաստանի կառավարութիւնը չի հետեւելու Միացեալ և Անկախ Հայաստանի խնդրի իրականացմանը»<sup>2</sup>։ Դրա հետ մեկտեղ՝ Դարբինյանը ցույց էր տայիս, որ քեմայականներն իրենց հերթին ոչ միայն «Տաձկահայաստանէն հրաժարվելու մտադիր չեն, այլ նույնիսկ դեկտեմբերի 2-ի դաշնագրէն այ ձեռք քաշելու միտք չունին»<sup>3</sup>։ Նամակի վերջում Դարբինյանը հանգում էր հետևյալ եզրակացության. «Այս ծանրակշիռ հանգամանքները նոյնպես կթելադրէն մէզ Տաձկահայաստանի ազատագրութեան լոյսը չկապել միայն Հայաստանի նոր կառավարութեան բարոյական ջանթերու հետ և հարկադրել նրան, որ ձզմուի իր ուժերէն վեր եղող բեռան տակ։ Այս տեսակետն է, որ կթելադրէ արտասահմանի հայութեանը չհրաժարուէլ Մեւրի դաշնագրով կամ անկէ դուրս Վերսայի դաշնագրի տված սկզբունքով պահանջել Տաձկահայաստանի ստեղծում»4։

1921 թ. Մոսկվայի պայմանագրով խորհրդային իշխանությունը, փաստորեն, բացասական լուծում տվեց Հայկական հարցին<sup>5</sup>։ Սակայն Ազգային և Հայաստանի նախկին հանրապետության պատվիրակությունները շարունակում էին իրենց դիվանագիտական գործունեությունը։ Պողոս Նուբարի դեկավարած պատվիրակությանը սատարող ռամկավարները, չնայած օտարի հետ հուլսեր չկապելու իրենց հայտարարություններին, իրականում Եվրոպալից օգնություն էին ակնկալում։ Ուստի պատահական չէր, որ 1921 թ. փետրվարի 19-ի «Ապագալի»՝ «Հայկական հարցը և Լոնդոնի խորհրդաժոդովը» խորագրով խմբագրականում նրանք համոզմունք էին հայտնում, որ Հոնդոնում գումարվելիք կոնֆերանսում կքննարկվի նաև Հայկական հարցը։ «Լոնդոնի ժողովէն մենք կսպասենք, որ Հայկական հարցին տա այն նշանակութիւնը, որուն արժանի կը ընէ Դաշնակիցներուն դատին համար հայ ժոդովրդին անհուն գոհաբերութիւնը»<sup>6</sup>։ Այնուհետև նշվում էր, որ Լոնդոնի կոնֆերանսից ակնկալում են Արևմտյան Հայաստանի չորս նահանգների ազատագրումը, որտեղ կկարողանային պատսպարվել հայ գաղթականները։ Միևնույն ժամանակ ռամկավարները հույս ունեին, որ Լոնդոնի խորհրդա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> «Ապագայ», 1921, թիվ 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ∠UU, \$. 424, g. 1, q. 5, t<sub>9</sub> 2:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 3։

 $<sup>^5</sup>$  **Զոհրաբյան Է. Ա.,** 1920 թ. թուրք-հայկական պատերազմը և տերությունները, Երևան, 1997, էջ 115։

<sup>6 «</sup>Ապագալ», 1921, թիվ 16։

ժողովը չի անտեսի կիլիկիահայության հարցը, իսկ Ֆրանսիան «...խղձի պարտք մը պիտի համարէ կարելի բոլոր ապահովութիւնները ձեռք բերել Կիլիկիո հայ ժողովրդին գոյութեան համար»<sup>1</sup>։

Հայկական պատվիրակությունները մասնակցեցին 1921 թ. փետրվարի 21-ից մարտի 14-ը Լոնդոնում տեղի ունեցած մեծ տերությունների կոնֆերանսին։ Իրենց դիրքորոշումը ձշգրտելու նպատակով ռամկավարները Կ. Պոլսում խորհրդակցություն անցկացրին, որին հրավիրեցին Ազատական կուսակցության կենտրոնական վարչությանը և ՀԺԿ-ի կողմից լիազորված ներկայացուցիչ պրոֆեսոր Ա. Աղաջանյանին։ Խորհրդակցության արդյունքում մասնակիցները հանգեցին այն հետևությանը, որ Պողոս Նուբարի պատվիրակությունը պետք է պաշտպանի Սևրի դաշնագրով ձանաչված Հայաստանի քաղաքական իրավունքները։ Այնուհետև փետրվարի 24-ին հեռագիր ուղարկեցին նրան, ուր շեշտում էին, որ իրենք Հայաստանի գոյությունն անհնարին են համարում առանց Տրապիզոնի նավահանգստի կցման և ԱՄՆ-ի կողմից Հայաստանի մանդատի ընդունման։ Ռամկավարները նրանից պահանջում էին հետամուտ լինել, որ Հայաստանի սահմաններում պարտադիր ընդգրկվեն Էրզրումը և Տրապիզոնը։ Միաժամանակ խնդրում էին առաջ մղել նաև Կիլիկիայի հարցը²։

Դեռևս կոնֆերանսի նախօրյակին ԱՄՆ-ի ռամկավարները գրում էին, որ Անկախ Հայաստանի կորիզը պետք է լինի ոչ թե Ռուսական Հայաստանը, այլ Թուրքահայաստանը³։ Այդ նույն ոգով Լոնդոնում Պողոս Նուբարը պնդում էր, որ պետք է իրագործվի Սևրի պայմանագրով Հայկական հարցին առնչվող որոշումը՝ շեշտելով, որ Կովկասյան Հայաստանի անցումը ռուսական տիրապետության տակ չի կարող խոչընդոտել Արևմտյան Հայաստանի վերաբերյալ Սևրի դաշնագրի որոշումների իրագործումը⁴։ Թուրքական պատվիրակությունը Լոնդոնում նույնպես դրեց առավելագույն պահանջներ, որոնց թվում էին Կիլիկիայի վերադարձը և Ալեքսանդրապոլի պայմանագրի Ճանաչումը։

Ինչևէ, Լոնդոնի կոնֆերանսը որևէ համաձայնության չհանգեց Հայկական հարցի կապակցությամբ։ Դաշնակիցները տարբեր պատձառաբանություններով հրաժարվեցին Հայկական հարցին դրական լուծում տալուց՝ փաստորեն հրաժարվելով Սևրի պայմանագրից։ Կոնֆերանսում նրանք առաջարկեցին Թուրքիայի արևելյան նահանգներում Հայկական «Ազգային օջախի» ստեղծման մշուշապատ և որևէ մեկին ոչինչ չպարտադրող գաղափարը, որից քեմալականները շուտով հրաժարվեցին։

ւ Նույն տեղում, թիվ 18։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ¿UU, \$. 424, g. 1, q. 49, to 23:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> «Ազգ», 1921, թիվ 5։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Դարբինեան Ա., նշվ.աշխ., էջ 447։

1921 թ. հունիսի 10-ին Փարիզում Հայաստանի, Վրաստանի, Ադրբեջանի և Հյուսիսային Կովկասի նախկին հանրապետությունների ներկայացուցիչները ստորագրեցին «դաշինք համագործակցության վերաբերյալ» փաստաթուղթը, որն ուղղված էր Խորհրդային Ռուսաստանի դեմ։ Ռամկավարներին անհանգստացնում էր հատկապես այդ դաշինքի 7-րդ կետը, որով ՀՀ նախկին կառավարության ներկայացուցիչ Ավետիս Ահարոնյանն ընդունում էր, որ Միացյալ Հայաստանի սահմանը պետք է լիներ 1914 թ. ռուս-թուրքական սահմանագիծը, և դրանով փաստորեն հրաժարվում էր Արևմտյան Հայաստանից¹։ Ռամկավարները վրդովմունքով հանդես եկան այդ համաձայնագրի դեմ, որով «Ահարոնեանը հրաժարած էր թրքական Հայաստանէն»²։

Կուսակցության կենտրոնական վարչությունը 1921 թ. հունիսի 25-ի շրջաբերականով իր կառույցներին հայտնում էր. «Անկախ ընկերային հարցերէ, որոնք ինչքան ալ ժամանակաւոր բնոյթ ունենան, հայերու նախաձեռնութեամբ չէ, որ պիտի լուծուի, ամէն հայի պարտքն է օգնել Հայաստանի տնտեսական վերականգնումին և ամոքել անոր ներկայիս անսահմանափակ թշվառութեանը»<sup>3</sup>։ Ռամկավարները կոչ են անում Սփյուռքի հայությանը անտեսել Հայաստանի քաղաքական կարգերը և օգնության ձեռք մեկնել Հայաստանի սովահար ժողովրդին։

Դեռևս 1918 թ. սկսված մերձեցման շնորհիվ Հայ Ազատական և Ռամկավար կուսակցությունները միավորվում են և 1921 թ. հոկտեմբերի 1-ին Կ. Պոլսում հռչակում նոր` Ռամկավար ազատական կուսակցության ծնունդը։ Այն նոր որակ էր հայ քաղաքական կյանքում և նոր հիմքերի վրա դրեց ու շարունակեց իր անզիջում պայքարը Հայկական հարցի դրական լուծման համար, ինչին հետամուտ է նաև մեր օրերում։

Այսպիսով, լավ ձանաչելով հակառակորդին, հայ ռամկավարները Հայկական հարցի նկատմամբ հանդես էին բերում զգուշավոր, չափավոր և հավասարակշոված մոտեցումներ։ Դեմ լինելով կտրուկ, առավել ևս ցուցադրական գործելակերպին՝ նրանք եղան և մնացին ինքնապաշտպանության ջատագովներ։ Ռամկավարները ողջունեցին փետրվարյան հեղափոխությունը, որովհետև ցուցաբերելով իրատեսական մոտեցում՝ համոզված էին, որ հայությանը վերջնական կործանումից կարող էր փրկել միայն ժողովրդավարական Ռուսաստանը։ Հետագայում ևս չընդունելով հանդերձ բոլշնիկների բռնի գործելակերպն ու գաղափարական կարծրատիպերը՝ ռամկավարները շարունակում էին հույսեր կապել Ռուսաստանի հետ և կոչում համայն հայությանը՝ բոլոր միջոցներով սատարել Հայաստանին ու հայաստանաբնակ հայությանը։

ւ Նույն տեղում, էջ 492։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 402։

<sup>3</sup> ZUU, \$. 424, g. 1, q. 50, to 36:

#### Suren Sargsyan - The Armenian Question and Armenian Constitutional Ramkavars

The Armenian Constitutional Ramkavar Party founded in 1908 has adopted the Armenian Question and has always been consistent in the solution of it in its program documents. Knowing their enemy quite well, the Ramkavars manifested a cautious, moderate and balanced approach to the Armenian Question. Being against sharp and all the more the demonstrative mode of action, they were and have remained advocates of self-defence.

In the second decade of XX century along with the new situations emerged in the international relations the Ramkavars have sometimes changed their tactics but their strategy has always remained the same. The development of events proved that being steadfast supporters of self-defence, they were more realistic than the other political forces that entered the scene with patriotic appeals. Later, regardless of which political party ruled in Armenia, the Ramkavars, often being against many propositions of their ideology and mode of action, were and have remained true supporters of their country.

## JOHANNES LEPSIUS UND DIE ARMENIER. WAS SIND DIE PRIORITÄTEN EINER GLOBALEN ERINNERUNGSKULTUR?

Schlüsselwörter - Johannes Lepsius, Deutsche Orient-Mission, Karen Jeppe, Völkermord an den Armeniern, Bericht über die Lage des armenischen Volkes in der Türkei, Deutscher Hilfsbund für Armenien, Türkische Vernichtungspolitik, Prioritäten der globalen Erinnerungskultur.

Die Weltgeschichte kennt viele Humanisten, die sich in Zeiten von Völkermorden und sonstiger gegen die Menschheit begangenen Verbrechen für den Schutz deren Opfer, für die Rettung der Bedrohten, für die Gerechtigkeit und die Verurteilung der Täter eingesetzt haben. Es sind aber wenige gewesen, die solches Engagement dauerhaft und selbst unter schwierigsten Umständen, etwa des Verlusts von Beruf und Laufbahn oder sogar der Gefährdung des eigenen Lebens durchgehalten haben. Der Potsdamer Johannes Lepsius gehörte zu diesen Menschen an, und es liegt vor allem daran, dass die Armenier bis heute in Dankbarkeit seiner gedenken.

Lepsius arbeitete als Pfarrer in Friesdorf bei Wippra am Harz, als im Jahr1895 im Osmanischen Reich eine Welle von Massakern an der armenischen Bevölkerung einsetzte, die systematisch bis 1897 andauerten. Die osmanische Regierung sah den einzigen Weg zur Vermeidung der ihr 1878 von den Großmächten auferlegten armenischen Reformen in der Vernichtung der Armenier selbst, was dann im Reich systematisch in drei Phasen durchgeführt wurde. Den Massakern der Jahre 1895-97 fielen über 300.000 Armenier/innen zum Opfer, und weitere 200.000 fanden ihre Rettung in der Flucht nach anderen Ländern. Nach der schon am 4. Februar 1896 von den Botschaftern der sechs Großmächte an die osmanische Regierung gerichtete Kollektivnote waren zu diesem Zeitpunkt 88.243 Armenier getötet, 2493 Dörfer und 568 christliche Kirchen geplündert und zerstört, 646 Dörfer zwangsweise islamisiert und 328 Kirchen in Moscheen umgewandelt worden<sup>1</sup>. Obwohl Wilhelm II. deswegen den Sultan als einen "ekelhaften Menschen" bezeichnet hatte, zog er aber die Möglichkeit eines deutschen Eingreifens nicht in Betracht<sup>2</sup>. Die kaiserlich deutsche Regierung hatte schon 1889 begonnen, mit der Türkei enge politische und wirtschaftliche Verbindungen aufzubauen, und war bereit, die dort bedrohten Christen außenpolitischen Zielen preiszugeben. Deswegen wurde auch die erwähnte Kollektivnote vor der deutschen Öffentlichkeit geheim gehalten, während in der deutschen offiziellen Presse die Nachrichten über die Massaker als englische Lüge bezeichnet wurden.

Um sich möglichst aus eigener Anschauung über die unklare Situation zu informieren, unternahm Lepsius im Mai 1896 eine Reise in die Türkei. Nach seiner Rückkehr stellte er in einer öffentlichen Erklärung fest, dass "ausschließlich den admi-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Lepsius J**., Armenien und Europa. Eine Anklageschrift wider die christlichen Großmächte und ein Aufruf an das christliche Deutschland, Berlin, 1896.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Feigel U., Das evangelische Deutschland und Armenien, Göttingen, 1989, S. 41.

nistrativen Maßregeln der türkischen Behörden die Schuld für die Massaker" beizumessen wäre¹. Lepsius machte nun die Hilfe für die bedrohten Armenier zur Hauptaufgabe seiner neugegründeten Deutschen Orient-Mission und machte die deutsche Öffentlichkeit auf die bis dahin verschwiegenen oder unterschlagenen Vorgänge im Osmanischen Reich aufmerksam. Schon damals musste er deswegen auf seine Arbeitsstelle verzichten, nachdem der Oberste Kirchenrat ihm den Urlaub für eine Vortragsreise abgelehnt hatte. Lepsius zog dann nach Berlin und widmete sich vollkommen seinem Hilfswerk. Im Jahre 1897 wurde auf seine Initiative der Deutsche Hilfsbund für Armenien gegründet². Er verlegte seine Teppichfabrik in Friesdorf nach Urfa, um möglichst vielen armenischen Witwen ein Einkommen zu bieten. In mehreren Städten im Osmanischen Reich sowie in Bulgarien und Iran, wo es viele armenische Flüchtlinge gab, gründete er Waisenhäuser mit Handwerkstätten, zu deren Leitung die Deutsche Orient-Mission viele deutsche, dänische und schweizerische Mitarbeiter/innen vor Ort entsandte. Dank dieser Einrichtungen wurden bis zum Ausbruch des Ersten Weltkrieges viele tausend armenische Waisen gerettet.

Die 1908 in der Türkei durch einen Umsturz an die Macht gelangte jungtürkische Partei weitete die bisherige Verfolgung und Terrorisierung der armenischen Bevölkerung zur nationalistisch motivierten Vernichtung aus. Schon auf ihren in den Jahren 1910 und 1911 in Saloniki abgehaltenen Jahrestagungen traf die Parteiführung die Entscheidung, bei der nächsten günstigen Gelegenheit die armenische Bevölkerung im Osmanischen Reich auszurotten, dadurch die territoriale Integrität des Landes zu sichern und die Türkei durch Monoethnisierung zu stabilisieren. Eine günstige Gelegenheit zur Verwirklichung solcher bevölkerungspolitischen Ziele schien der Weltkrieg zu bieten. Ein Mitglied des Zentralkomitees der Jungtürken. Mewlan sade Rifath, veröffentlichte in den 1930er Jahren mehrere Geheimdokumente, aus denen hervorgeht, dass der geheime Erlass der türkischen Regierung zur Vernichtung des gesamten armenischen Volkes im Reich am 15. April 1915 erteilt wurde. Es lautete in diesem vertraulich an alle Provinzgouverneure geschickten Befehl, dass alle armenischen Soldaten unter dem Vorwand des Staatsverrats entwaffnet werden müssten, und nach der Festnahme und Deportation aller angesehenen armenischen Intellektuellen sollte die gesamte als vogelfrei bezeichnete armenische Bevölkerung des Reiches in die mesopotamische Wüste verschickt werden. Diese Verschickung, von der weder Schwangere noch Kranke und Greise verschont bleiben dürften, bedeutete tatsächlich einen Todesmarsch. Das Verschickungsziel, wie es in einem weiteren Geheimbefehl des Innenministers Talaat hieß, war das Nichts. Während über 300.000 wehrpflichtige Armenier entwaffnet und in Arbeitsbataillonen gruppenweise ermordet wurden, begann man mit der Verhaftung der armenischen Intellektuellen. Allein vom 24. bis 26 April (neuen Datums) wurden in Konstantinopel 2345 Intellektuelle, darunter zwei Parlamentsabgeordnete, festgenommen und verschickt, alle in den sicheren Tod. Mitte Mai begann die Regierung mit der massenhaften Verschickung der übrigen armenischen Bevölkerung des Reiches in die halbwüstenartigen Gebiete außerhalb der syrischen und nordirakischen Städte Der-es Sor, Rakka, Meskene, Ras-el-Ain und Mossul. Unterwegs wurden die Deportierten von eigens zu diesem Zwecke gebildeten Totschlägerbanden überfallen, die sie mit Hilfe ihrer Bewacher ausplünderten und

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schäfer R., Geschichte der Deutschen Orient-Mission, Potsdam, 1932, S. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebd., S. 9.

massakrierten. Die Frauen wurden bei diesen Überfällen vergewaltigt und als arbeitsund Sexualsklavinnen verschleppt. Diejenigen, die die Möglichkeit hatten, ihren Weg fortzusetzen, verhungerten unterwegs oder wurden bei weiteren Massakern getötet. Nach europäischen Augenzeugen kam etwa ein Drittel der Deportierten in unsagbar elender Verfassung in Mesopotamien an. Sie sind dort größtenteils durch systematische Aushungerung und ab Frühjahr 1916 durch die systematische Liquidierung der Konzentrationslager durch Massaker oder Massenverbrennungen vernichtet worden.

Der Deportationen dauerten bis Oktober 1915 und entvölkerten die zuvor von Armeniern bewohnten Provinzen Erzurum, Trapesunt (türk. Trabzon), Bitlis, Diyarbekir, Sivas, Adana und Aleppo. Im Osmanischen Reich wurden binnen 19 Monaten anderthalb Millionen Armenier durch Massaker, Hunger und Seuchen getötet. Darüber hinaus wurden rund 250.000 junge Frauen und Kinder versklavt und zwangsislamisiert.

Lediglich die Armenier in Konstantinopel blieben weitgehend verschont, weil man in Gegenwart ausländischer Diplomaten vor massenhaften Aktionen zurückschreckte. Es sind im Laufe des Völkermordes 66 Städte, 25.000 Dörfer, 2350 Kirchen und 1.500 Schulen zerstört worden. Es erübrigt sich zu sagen, wie groß die materiellen Verluste waren, denn wenige Monate nach der Verschickung wurden all die Besitztümer der Armenier des Reiches, ihre Häuser, Hab und Gut, meistens nach einer gründlichen Plünderung, zum Staatseigentum erklärt.

Es bedarf keiner ausführlichen Erklärung, wie schwer die Situation auch für die deutschen Armenierfreunde zu ertragen war, denn ihre Regierung hatte nicht nur eine duldende Haltung zu der türkischen Vernichtungspolitik eingenommen, sondern die Türkeiberichterstattung im Oktober 1915 sogar verschärfter Militärzensur unterstellt. Sie begnügte sich mit gelegentlichen Angaben ihres Botschafters zu Konstantinopel, Wangenheim, die, wie der Botschafter selbst bekannt gab, eher das Ziel hatten, als Alibi gegen mögliche Vorwürfe einer Mitschuld zu dienen. Ihre Untätigkeit begründete die deutsche Regierung mit der Priorität des Waffenbündnisses mit der Türkei.

Als die ersten Nachrichten über die Deportation und Vernichtung der Armenier Anfang Juni 1915 Lepsius erreichten, leitete er diese an das Auswärtige Amt weiter und reiste im Juli 1915 selbst in die Türkei, um sich über die Vorgänge eingehend zu informieren. Obwohl ihm von der osmanischen Regierung untersagt worden war, Konstantinopel zu verlassen, konnte er aus verschiedenen Quellen zahlreiche Informationen und Berichte erlangen, die ihn davon überzeugten, dass die systematische Vernichtung bereits in vollem Gang war. Lepsius machte dennoch einen verzweifelten Versuch, um die türkische Vernichtungspolitik zu beenden. Er traf am 10. August den Kriegsminister Enver Pascha. Es gelang ihm aber weder ihn von diesem Plan abzubringen noch seine Zusage zur Organisation humanitärer Hilfe für die Deportierten zu erhalten.

Ihm blieb nichts übrig, als die deutsche Öffentlichkeit über die jungtürkischen Vernichtungsmaßregeln zu informieren und über sie einen Druck auf die Regierung ausüben zu lassen, damit diese endlich wirksame Schritte zum Einhalt der Vernichtungsmaßregeln unternähme<sup>1</sup>. Im September 1915 veröffentlichte er in den "Basler Nachrichten" einen anonymen Artikel, in dem er seine Erkenntnisse zusammenfasste<sup>2</sup>. Er erwähnte auch, dass die deutsche Regierung von allem wisse, die Untaten zwar

<sup>2</sup> Ebd., S. XXIV. Vgl. Meyer K., Armenien und die Schweiz, Bern, 1974, S. 106.

103

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lepsius J., Der Todesgang des Armenischen Volkes, Heidelberg, 1980, S. XIX.

ablehne, aber machtlos sei<sup>1</sup>. Sein Artikel erregte nicht nur in der Schweiz großes Aufsehen, sondern auch in Deutschland, wo schweizerische Zeitungen erhältlich waren. Berlin, dadurch in eine unangenehme Lage geraten und von führenden deutschen Zeitungsverlegern zu einer Verhaltensempfehlung aufgefordert<sup>2</sup>, stimmte nun der Forderung von Lepsius zu, für ihn ein Treffen mit den führenden Personen der deutschen Presse zu organisieren. Es fand am 5. Oktober 1915 im Reichstagsgebäude statt<sup>3</sup>. In seiner Rede beschrieb Lepsius die Lage und kritisierte die Zaghaftigkeit der deutschen Regierung<sup>4</sup>.

Diese Rede hatte die Regierung so stark besorgt, dass sie für den folgenden Tag eine große Pressekonferenz organisierte, auf der der Regierungssprecher die Beschreibung von Lepsius als übertrieben und die türkischen Maßnahmen, der türkischen Version entsprechend, als Reaktion auf Wühlarbeiten der Entente bezeichnete<sup>5</sup>. Auf dieser Konferenz wurde auch die folgende Anweisung an die Presse erteilt: "Über die Armeniergräuel ist folgendes zu sagen: Unsere freundschaftlichen Beziehungen zur Türkei dürfen durch diese innertürkische Verwaltungsangelegenheit nicht nur nicht gefährdet, sondern im gegenwärtigen, schwierigen Augenblick nicht einmal geprüft werden. Deshalb ist es einstweilen Pflicht zu schweigen. Später, wenn direkte Angriffe des Auslandes wegen deutscher Mitschuld erfolgen sollten, muss man die Sache mit größter Vorsicht und Zurückbehaltung behandeln und später vorgeben, dass die Türken schwer von den Armeniern gereizt wurden".

Lepsius wollte auf keinen Fall nachgeben und beschloss, die evangelische und katholische Kirche zu mobilisieren. Zum 15. Oktober lud er Vertreter aller im Orient arbeitenden Missionsgesellschaften in Berlin ein<sup>7</sup>, unterbreitete ihnen sein Material und veranlasste sie, eine Eingabe an den Reichskanzler zu unterzeichnen, die dann, mit 50 Unterschriften versehen, an ihn verschickt wurde. Darin hieß es: "In dem guten Gewissen, mit dem wir alle Gott um den Sieg für unsere Waffen anrufen, wurzelt die Widerstandskraft unseres Volkes. Diese Einmütigkeit und Freudigkeit droht erschüttert zu werden, wenn bekannt wird, dass von unseren andersgläubigen Bundesgenossen Hunderttausende unserer Glaubensgenossen grundlos und sinnlos zu Tode gehetzt werden, ohne dass unsererseits das Mögliche zu ihrer Rettung geschah".

Auf Veranlassung von Lepsius sandten auch Repräsentanten des katholischen Deutschlands am 29. Oktober ein ähnliches Schreiben an den Kanzler<sup>9</sup>. Die deutsche Regierung aber hatte nicht nur keine Absicht, ihre vorbehaltlose Duldung aufzugeben, sondern ordnete, wie schon erwähnt, vollkommenes Schweigen zur jungtürkischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Trumpener U.**, Germany and the Ottoman Empire 1914-1918, Princeton, 1968, S. 221.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Feigel U., Das evangelische Deutschland und Armenien, S. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebd., S. 214.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Lepsius J., Mein Besuch in Konstantinopel Juli/Aug. 1915, "Der Orient", 1919, S. 31.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Ebd., S. 214-215.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Vierbücher H., Was die kaiserliche Regierung den deutschen Untertanen verschwiegen hat. Armenien 1915, Hamburg 1930, S. 78. Vgl. Feigel U., Das evangelische Deutschland und Armenien, S. 214-215.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Schäfer R., Geschichte der Deutschen Orient-Mission, S. 89.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Deutschland und Armenien 1914-1918, Sammlung diplomatischer Aktenstücke, Herausgegeben und eingeleitet von Dr. Johannes Lepsius, Potsdam, 1919, S. 186.

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Lepsius J., Der Todesgang..., S. XXIV.

Vernichtungspolitik an. Es muss festgestellt werden, dass alle sich dieser Anordnung fügten, mit Ausnahme von Lepsius. Es lag ihm nun vor allem daran, aufgrund der ihm zur Verfügung stehenden Informationen einen ausführlichen Bericht an die Missionsfreunde und evangelischen Pfarrer Deutschlands zu versenden, der unter anderem das Ziel hatte, wie Lepsius später schrieb, "die deutsche Öffentlichkeit vor einer weiteren Irreführung durch die türkischen Kommuniques zu schützen"<sup>1</sup>, ferner, "durch eingehende Aufklärung der Tatsachen und ihres Ursprungs in der evangelischen Kirche Deutschlands für die Notwendigkeit eines umfassenden Hilfswerks und einer Waisenfürsorge in den Maßstäben, wie es die Not erforderte, Teilnahme zu wecken und dadurch von der deutschen Christenheit den Vorwurf abzuwenden, dass sie an den Leiden eines christlichen Brudervolks mitleidlos vorübergegangen ist"<sup>2</sup>. Die Verschickung des Berichts, deren Kosten die Deutsche Orient-Mission tragen sollte³, musste vertraulich geschehen, weil sie ansonsten scheitern würde<sup>4</sup>.

Als der Bericht über die Lages des armenischen Volkes ausgearbeitet und Anfang Sommer 1916 in einer Auflage von 20.500 Exemplaren gedruckt worden war, verweigerte aber das Kuratorium der DOM, das sich ohne Wissen von Lepsius beim Auswärtigem Amt verpflichtet hatte, die damals so genannte Armenische Frage zu verschweigen, die Kostenübernahme des Versands<sup>5</sup>. Beim Tragen der Versandkosten standen Lepsius einige Diasporaarmenier bei, und er besorgte zusammen mit einigen engen Freunden und Mitarbeitern, ja, sogar mit der Hilfe seiner Kinder den Versand des Berichts in 20.000 Exemplaren an seine Missionsfreunde und an die evangelischen Pfarrämter. Weitere 500 Exemplare wurden an offizielle Persönlichkeiten, an Mitglieder des Reichstags und des württembergischen Landtags sowie an Redaktionen der größten deutschen Tageszeitungen versandt<sup>6</sup>.

Nach Schätzung von Lepsius musste jedes deutsche evangelische Pfarramt im Besitz seines Berichts und dadurch eines durch keinerlei türkische Lügendepeschen bestochenen Urteils über die Tatsachen sein, wenn die Superintendenten und Vertrauensmänner, denen die Pakete zugingen, ihre Schuldigkeit getan hätten, was leider nicht immer der Fall gewesen ist<sup>7</sup>.

Nach der Veröffentlichung und Versendung des Berichts fiel es Lepsius schwer, in Deutschland zu bleiben. Er begab sich Anfang August ins Exil nach Holland, wo er gegen den Willen der deutschen Regierung eine ausgedehnte proarmenische Tätigkeit entfaltete<sup>8</sup>. Am 7. September, nach Bekanntwerden seines Berichts, wurde von der Regierung dessen Beschlagnahmung angeordnet, aber die Zensur konnte nur die für

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ebd., S. XXIV.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebd., S. XXVI. Vgl., **Lepsius J**., Meine Mission, "Mitteilungen aus der Arbeit von Dr. Johannes Lepsius", 1918, S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ebd., S. 50.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Ebd.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Schäfer R., Geschichte der Deutschen Orient-Mission, S. 91.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Lepsius J., Der Todesgang..., S. XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> **Lepsius J.**, Was hat man den Armeniern getan?, "Mitteilungen...", 1918, S. 115-116.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> **Goltz H.**, Zwischen Deutschland und Armenien, "Theologische Literaturzeitung", Berlin (1983), S. 875. Vgl. **Lepsius J.**, Persönliches, "Der Orient", 1925, S. 104.

die Abgeordneten des Reichstages und des württembergischen Landtags aufgegebenen 191 Exemplare beschlagnahmen<sup>1</sup>.

Lepsius blieb tatsächlich der Einzige in Deutschland, der sich in voller Entschlossenheit den Anforderungen der Regierung und der Zensur widersetzte, indem er unentwegt den Weg der Moral und des Gewissens ging. Selbst dann, als er in Holland war, versuchte die kaiserlich deutsche Regierung ihn nicht zuletzt durch Druck auf seine eigene Missionsgesellschaft von seiner Aufklärungsarbeit über die Lage der Armenier abzubringen, oder, ich zitiere direkt Lepsius, ihn dazu zu zwingen, "die armenische Frage bis zum Ende des Krieges mit vollkommenem Schweigen zu behandeln". Lepsius antwortete darauf, dass ihm sein Gewissen verbiete, dieser Forderung nachzukommen<sup>2</sup>. Als er sich davon überzeugt hatte, dass das Kuratorium der Deutschen Orient-Mission zu einem Werkzeug der Regierung gegen seine Tätigkeit geworden ist, sah er sich verpflichtet, sich auch von der DOM zu trennen. Nachdem er am 15. Juni 1917 seinen Austritt erklärt hatte, schrieb er in seiner zwei Wochen später an das Kuratorium der DOM geschickten "Begründung" unter anderem: "Eine Orientmission, die an dem Sterben eines Christenvolkes, unter dem sie zwanzig Jahre gearbeitet hat, schweigend vorübergehen will und angesichts des Hungerleidens von Hunderttausenden unschuldiger Frauen und Kinder irgendetwas anderes als ihre Rettung sich zur Hauptaufgabe sucht, ist nicht mehr die Mission, die ich begründet habe"<sup>3</sup>.

Noch in Holland gründete Lepsius zusammen mit den ihm treu gebliebenen Mitarbeitern eine neue Missionsgesellschaft, die Dr. Lepsius° Deutsche Orient-Mission, mit der er sein Hilfswerk fortsetzen konnte. Nach dem Waffenstillstand kam er nach Berlin zurück und konnte beim Auswärtigen Amt die Veröffentlichung einer Sammlung der deutschen diplomatischen Aktenstücke über den Völkermord an den Armeniern erwirken. Zugleich setzte er sich für eine Entschädigung für die aus ihrer Heimat vertriebenen hilfsbedürftigen Armenier ein. Mit seiner neuen Missionsgesellschaft übernahm er zugleich die Unterkunft und Verpflegung von über 400 armenischen Waisen im Libanon und organisierte humanitäre Hilfe für die armenischen Flüchtlinge in Syrien, deren Zahl sich auf mehr als 50.000 belief. Darüber hinaus unterstützte er nach Kräften die von der Dänin Karen Jeppe übernommene Rettungsarbeit für die in muslimischen Haushalten gewaltsam festgehaltenen Armenierinnen. Selbst während der schweren Krisenzeit in Deutschland konnte er die Loskaufgelder von 705 der insgesamt von K. Jeppe befreiten 1900 Armenierinnen besorgen. Lepisus hat durch sein Leben und Werk eine neue Schule des Humanismus begründet, und es verwundert nicht, dass die Dr. Lepsius° Deutsche Orient-Mission nach seinem Tode sein Hilfswerk fortsetzte. Es konnte selbst die für die Missionsgesellschaften in der Nazi-Zeit herbeigerufenen zahlreichen Gefahren und Hindernisse überstehen und kam erst im Jahr 1943, nachdem alle männlichen Mitarbeiter der Mission einberufen waren, zu einem Ende.

Selbstverständlich wird das Andenken an Johannes Lepsius in Armenien mit besonderer Liebe und Dankbarkeit gepflegt. In der armenischen Hauptstadt tragen eine Schule und eine Straße seinen Namen, der im Übrigen in jeder armenischen Familie als

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Lepsius J., Der Todesgang..., S.XXVII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Lepsius J., Austrittserklärung von Dr. Lepsius, "Mitteilungen...", S. 147-148.

Inbegriff für Gerechtigkeit und Humanismus fortlebt. Der Völkermord an den Armeniern zählt zu den ersten großmasstäbigen Verbrechen gegen die Menschheit im 20. Jahrhundert, das aber bis heute unbestraft blieb und vom Nachfolgestaat des Osmanischen Reiches offiziell geleugnet wird. Vermutlich hätte im Fall einer erfolgreichen gerichtlichen Bestrafung durch ein internationales Tribunal, wie es die Entente 1915 der jungtürkischen Regierung angedroht hatte, Adolf Hitler nicht vor dem Überfall auf Polen am 22. August 1939 in einer Ansprache an die Oberkommandierenden der Wehrmacht gesagt: "Wer redet denn heute noch von der Vernichtung der Armenier?"

Das Andenken an Persönlichkeiten, wie Lepsius, besitzt eine große Bedeutung für die Erziehung der Generationen und für die Verhinderung weiterer Verbrechen gegen die Menschheit, ja, für die Heilung der Gegenwart und die Rettung der Zukunft. Die Tätigkeit des Lepsiushauses ist auch im Hinblick darauf höchst begrüßenswert. Heutzutage, wenn viele an einem Konzept für eine globale Erinnerungskultur arbeiten, ist es sehr wichtig, darauf zu achten, dass eine solche Erinnerungskultur erst dann lebensfähig sein kann, wenn sie nicht monozentrisch bzw. eurozentrisch gestaltet wird, sondern polyzentrisch. Ferner ist es wichtig, dass in der zu gestaltenden Erinnerungskultur weder die Vielfalt der Erfahrungen der ohnmächtigen Opfer, noch die ihrer Helfer zusammengeschmolzen werden dürfen, was die Gefahr mit sich bringt, die einzelnen Erinnerungen in ein allgemeines Gedächtnis umzuwandeln. In diesem Fall würden künftigen Generationen ihre besten Vorbilder weggenommen, die einerseits an die Notwendigkeit der Priorität der Moral vor der Real- und Machtpolitik erinnern und andererseits darauf hinweisen, dass man sich von keinerlei Entbehrungen abhalten lassen darf, um gerade das zu erreichen. Ich glaube, dies auch im Namen der Opfer aller Völkermorde gesagt zu haben.

# Աշոտ Հայրունի – Յոհաննես Լեփսիուսը և հայերը. որո նք են գյոբայ հիշողության մշակույթի առաջնայնությունները

Հոդվածում համառոտակի, սակայն ամբողջականորեն ներկայացվում է և գնահատվում դոկտոր Յոհաննես Լեփսիուսի հայանպաստ գործունեությունը։ Փաստարկվում է, որ Մեծ եղեռնի ժամանակահատվածում նա Գերմանիայում միակն էր, որ գերմանա-թուրքական դաշինքի հետևանքով այդ երկրում հայանպաստ գործիչների համար ստեղծված խիստ աննպաստ իրադրության, վտանգների և արգելքների պալմաններում չրնկրկեց դրանց առջև, այլ հավատարիմ մնալով խղձին ու բարոլականությանը և մինչև իսկ բազմիցս վտանգելով իր անձը՝ շարունակեց իր հայանվեր գործունեությունը։ Լուսաբանվում են նաև գյոբայ հիշողության մշակույթի այն հիմնական առաջնայնությունները, որոնց առկայության պարագայում միայն նման մշակույթը, որի հայեցակարգային սկզբունքների ձևավորմամբ ներկայումս շատերն են զբաղվում, կարող է կենսունակ լինել և հարատևել։ Ցույց է տրվում, որ այդօրինակ մշակույթը պետք է լինի բազմակենտրոն, այլ ոչ միակենտրոն կամ եվրակենտրոն, ինչպես հարցով զբաղվող շատ եվրոպացի հետազոտողներ են դա պատկերացնում, և, բացի այդ, ընդգծվում և հիմնավորվում է, որ գլոբալ հիշողության մշակույթի զանկազած հայեզակարգ ստեղծելիս պետք է լրջորեն նկատի առնել այն հանգամանքը, որ ինչպես գեղասպանությունների զոհերի, այնպես էլ նրանց մերձավորների փորձառություններն ու առանձին հիշողությունները չպետք է մեկ ընդհանուր հիշատակի վերածվեն։

### ԵՐԿՈՒ ՈՒՂՂՈՒԹՅՈՒՆ X ԴԱՐԻ ՀԱՅ ՊԱՏՄԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ՄԵՋ

**Բանալի բառեր** – Անանուն Արծրունի, Հովհաննես Դրասխանակերտցի, Սմբատ I, Գագիկ, Յուսուփ, Հայաստան, Վասպուրական, թագավոր, իշխանություններ, պայմանագիր

IX դարի 80-ական թվականներին Հայաստանի պետական անկախության վերականգնումը նպաստավոր պայմաններ ստեղծեց հայ մշակութային-իմացական կյանքի և մասնավորապես պատմագրության զարգացման համար։ Պատմագրական երկասիրությունների մեծ մասի առանցքը դարձան օտար տիրապետությունների դեմ հայ ժողովրդի մղած ազատագրական պայքարի հարուստ դրվագների բացահայտումն ու երկրի պետական անկախության վերականգնման և պահպանման գաղափարը։

Հայ պատմագրության մեջ երևան եկան նոր երևույթներ, որոնք սերտորեն աղերսվում էին ժամանակի քաղաքական իրադարձություններին։ Բագրատունիների կենտրոնական և գավառական թագավորությունների միաժամանակյա գոլատևումն ինքնին պալմանավորում էր գաղափարական և քաղաքական երկու ուղղության հանդես գալր պատմագրության մեջ։ Դրանցից մեկը կոչված էր ջատագովելու միասնականությունն ու կենտրոնացված ուժեղ թագավորության գաղափարը, իսկ մլուսը՝ հատվածականության ու գավառական անջատողականության հայեցակետը։ Թեպետ Բագրատունյաց Հայաստանի առանձին նահանգներն ու երկրամասերը լեզվով, կրոնով, մշակույթով, տնտեսական ու քաղաքական շահախնդրություններով կապված էին միմյանց և ընդգրկված մեկ պետությունում, այնուամենայնիվ, ինչպես այլ երկրներում, հայ ավատատիրական հասարակությանը ևս հատուկ էին կենտրոնախույս տրամադրությունները, երկրի ընդհանրական թագավորի գերիշխանությունից դուրս գալու և ինքնուրույն, անկախ քաղաքական միավոր ստեղծելու միտումները։ Այս հանգամանքը ցցուն դրսևորվում էր մանավանդ այն ժամանակ, երբ Հայաստանի կենտրոնական իշխանությունը հայտնվում էր արտաքին ու ներքին անբարենպաստ պայմաններում։

Ավատատիրական տարբեր ընտանիքների, ինչպես նաև նրանց ու կենտրոնական իշխանության միջև գոյություն ունեցող հակամարտություն-ները կամա թե ակամա իրենց անդրադարձն էին գտնում նաև պատմագրական երկասիրություններում։ Փաստորեն, ավատական մասնատվածությունն իր կնիքն էր դնում հայ մտաշխարհի ու գաղափարախոսության վրա և դառնում իշխանական առանձին, առավել հզոր տների պատմությունների

ստեղծման հենքը։ Տոհմական պատմագիրները ձգտում էին իրենց տունն ու բնակված երկրամասերում տեղի ունեցող իրադարձությունները ներկայացնել բացառիկ լուսավոր, դրական և վառ, իսկ ընդդիմադիրներին՝ մռայլ, գորշ և բացասական գույներով։ Պատահական չէ, որ հենց պատմական այս ժամանակաշրջանում ի հայտ եկան գավառական, տոհմական պատմագիրների երկասիրությունների առաջին ազդօրինակները։ Նկատի ունենք Բագրատունյաց տան պատմությանը նվիրված, սակայն մեզ չհասած Շապուհ Բագրատունու¹, Արծրունյաց տանն ընծայված Թովմա և Անանուն Արծրունիների, Անանուն Ջրուցագրի (Կարծեցյալ Շապուհ Բագրատունի)² ջատագովական երկասիրությունները։ X դարի առաջին կեսի հայ պատմագիր Մովսես Դասխուրանցին ավարտին հասցրեց VII դարի հեղինակ Մովսես Կաղանկատվացու՝ Հայոց Աղվանքին նվիրված «Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի» երկասիրությունը³։

Մյուս կողմից` հանդես եկան մի շարք պատմագիրներ, որոնց աշխատությունների գլխավոր լեյտմոտիվը համահայկական շահախնդրություններն էին, միացյալ, ուժեղ, կենտրոնացված պետության գաղափարի ջատագովությունը։ Նախ և առաջ նկատի ունենք Հովհաննես Դրասխանակերտցու և Ստեփանոս Տարոնեցու (Ասողիկ) երկասիրությունները⁴։

Անհրաժեշտ չհամարելով առանձին-առանձին անդրադառնալ X դարի հայ պատմագրության մեջ ի հայտ եկած պատմագրական այս ուղղություն-ներին հետևած բոլոր ներկայացուցիչների աշխարհայացքին ու պատմահայեցողությանը` առանձնացնենք դրանցից մեկական պատմագրի` Հովհաննես Դրասխանակերտցուն և Անանուն Արծրունուն (այսուհետև` Անանուն), որոնք իրադարձությունների ժամանակակիցներն են ու մասնակիցները։

<sup>1</sup> Շապուհ Բագրատունու մեզ չհասած երկասիրության մասին տե՛ս **Հովհաննիսյան Պ. Հ.,** Անանուն Զրուցագիրը և իր Պատմությունը, «Մատենագիրք Հայոց» (ՄՀ), Թ հատոր, Թ դար, Անթիլիաս-Լիբանան, 2008, էջ 1001-1005; **Առաքելյան Վ**., Շապուհ Բագրատունի և Անանուն Զրուցագիր, Կարծեցյալ Շապուհ Բագրատունի, Պատմություն։ Թարգմանությունը, առաջաբանը և ծանոթագրությունները Վ. Առաքելյանի, Երևան, 2011, էջ 3-53 (տե՛ս հատկապես հավելվածները՝ էջ 186-224)։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Թովմա Արծրունի և Անանուն,** Պատմութիւն տանն Արծրունեաց։ Քննական բնագիրը և ներածությունը Գ. Տեր-Վարդանյանի, ՄՀ, ԺԱ հատոր, Ժ դար (պատմագրություն, գիրք Ա), Անթիլիաս-Լիբանան, 2010, էջ 15-313; **Անանուն Զրուցագիր (Կարծեցյալ Շապուհ Բագրատունի)**, Պատմութիւն։ Աշխատասիրությամբ՝ Մ. Օ. Դարբինյան-Մելիքյանի, ներածությունը՝ Պ. Հ. Հովհաննիսյանի, ՄՀ, Թ հատոր, Թ դար, էջ 1001-1052։

³ **Մովսէս Կաղանկատուացի,** Պատմութիւն Աղուանից աշխարհի։ Քննական բնագիրը Վ. Դ. Առաքելյանի, ներածությունը` Պ. Հ. Հովհաննիսյանի, ՄՀ, ԺԵ հատոր, Ժ դար (պատմագրություն, գիրք Բ), Երևան, 2011, էջ 27-437։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Յովհաննես կաթողիկոսի Դրասխանակերտցւոյ Պատմութիւն Հայոց։ Քննական բնագիրը և ներածությունը՝ Գ. Տեր-Վարդանյանի, ՄՀ, ԺԱ հատոր, Ժ դար (պատմագրություն, գիրք Ա), էջ 317-358; **Ստեփանոս Տարոնեցի Ասողիկ,** Պատմութիւն տիեզերական։ Քննական բնագիրը և ներածությունը՝ Գ. Մանուկյանի, ՄՀ, ԺԵ հատոր, Ժ դար (պատմագրություն, գիրք Բ), էջ 619-829։

Նրանց երկասիրություններն առաձնահատուկ նշանակություն ունեն պատմաշրջանի Հայաստանի իրական նկարագիրն ու պատմագրական երկերում արտացոլված քաղաքական նկրտումները բացահայտելու հարցում։

Հովհաննես Դրասխանակերտցին եղել է Բագրատունյաց Հայաստանի պետական անկախության հռչակման ականատեսներից, այդ պետականության պահպանման համար մղվող պայքարի եռանդուն մասնակիցներից և վերջապես 898-929 թթ.՝ Հայոց կաթողիկոսը։ Անանունն Արծրունյաց ընտանիքի քաղաքական վարկի բարձրացմանը և Վասպուրականի առանձին թագավորության հռչակմանն առնչվող իրադարձությունների ժամանակակիցն է, միցուցե նաև մասնակիցը։ Երկու պատմագիրներն իրենց երկասիրությունները շարադրել են պատվերով։ Դրասխանակերտցու պատվիրատուներն են Սմբատ I (890-914) և Աշոտ II Երկաթ (914-929) թագավորները։ Ըստ հեղինակի հավաստման` նա իր «Պատմություն Հայոցը» գրել է «ի հրամանէ թագաւորաց»<sup>1</sup>։ Փոխարենը՝ Անանունի պատվիրատուն եղել է Վասպուրականի Գագիկ Արծրունի թագավորը, որին և ուղղված են հետևյալ հատկանշական տողերը. «Եւս եւ մեծի գովութեանց արժանաւոր, գոր եւ ես քեզ սիրելի թաջ, եւ քաջի արանց նախնական, որ եւ ցպատմութիւնս լինէն **պահանջեցեր**, ոչ իբրու լայլոց համբաւուց տեղեկացեալ ընծայեալ արձանացուցանեմ քեզ ստայօդ բանից պաձուձեալ առասպելս, այլ ականատես եւ ական**ջալուր, եւ իմով իսկ ձեռաւք շաւշափեայ**»² (ընդգծումները մերն են –  $\mathcal{I}$ . Հ.):

Այս էական հանգամանքներն իրենց մնայուն հետքն են դրոշմել երկու պատմագիրների հակոտնյա աշխարհայացքների վրա։ Իբրև տոհմական պատմիչ՝ Անանունն արդարացնում է Արծրունիների ոչ միայն հակադրությունը, այլև հակամարտությունը Բագրատունիների կենտրոնական թագավորությանը։ Նրա աշխարհայազքի հիմքում խարսխված է այդ տների միջև գոյություն ունեզող հակասության ու լարվածության իրողությունը, որն իր գագաթնակետին հասավ հատկապես X դարի սկզբներին։ Դա մի այնպիսի ժամանակաշրջան էր, երբ նորահաստատ Բագրատունյաց պետականությունը, չնայած վիթիսարի ջանքերին, չկարողացավ պահպանել երկրի քադաքական ամբողջականությունը, հաղթահարել ավատատիրական մասնատվածության դրսևորումները։ Երկրում աստիձանաբար խորանում էին իշխանական տների ապակենտրոն նկրտումները՝ սպառնալով ծանր փորձությունների ենթարկել մեծ դժվարությամբ ավարտին հասցված Հայաստանի միասնությունը։ Այս առումով տխուր դեր էր վիձակված գլխավորապես Վասպուրականի տիրակալներին։ Հայաստանի քաղաքական մասնատվածության և պառակտման առաջին օրինակը տվել է այդ երկրամասը, որը պարզորոշ արտացոլված է Դրասխանակերտցու երկասիրությունում։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ցովհաննէս կաթողիկոսի Դրասխանակերտցւոլ, էջ 582։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Անանուն**, էջ 285։

Մմբատ I-ը, Վասպուրականի իշխան Գագիկի գործողությունները դիտարկելով իբրև երկրի ամբողջականությանը սպառնագող՝ թողարկված վտանգներ, որոշակի ջանքեր է գործադրել նրա քաղաքական հետագա առաջխաղացումը սահմանափակելու համար։ Բայց արքան հաջողության չի հասել, մանավանդ որ միասնական երկրի ուժերի ջլատմանն ամեն կերպ օժանդակում էին Ատրպատականի իշխանավորները։ Հակամարտությունը կենտրոնական իշխանության ու Արծրունիների միջև սրվեց հատկապես Նախմավանի հարցի շուրջ, երբ 908 թ. Սմբատ I-ը այդ քաղաքը հանձնեց Սլունյաց տերերին։ Գագիկ Արծրունին, հիմնվելով պատմական իրողությունների վրա, դիմեց Հայոց արքային` քաղաքն իր օրինավոր տերերին, այն է՝ Արծրունիներին վերահանձնելու խնդրանքով, որը, սակայն, մերժվեզ։ Այնուհետև դեպքերը զարգացան գլխապտուլտ արագությամբ։ Վրդովված Գագիկն անմիջապես մեկնեց Ատրպատականի ամիրա Յուսուփի մոտ՝ ջանալով հայցել նրա հովանավորությունն ու խնամարկությունը։ Այս քայլով նա, փաստորեն, անցնում է Հայաստանի ամենաոխերիմ թշնամու կողմը և համագործակցում նրա հետ` ընդդեմ Հայաստանի կենտրոնական իշխանության։ Այսպիսով, առանց զգայի ջանթեր գործադրելու Յուսուփը հասավ իր հետամտած նպատակին. Հայաստանը պառակտված էր։ Սա անդառնայի հարված էր երկրի միասնությանը, նրա պետականությանն ու ազգային շահախնդրություններին, հարված թիկունքից, և ինչպես ցույց տվեցին հետագա իրադարձությունները, դա ոչ միայն անկասելի էր, այլև դարձավ տխուր օրինակ հայկական առանձին այլ իշխանությունների համար։ Այժմ հետևենք, թե ինչպես են այս հանրահայտ իրողություններն ու դրանց հետ կապված մյուս դեպքերն անդրադարձել պատմագրական վերոնշյալ երկերի վրա։

Ժամանակագրական առումով խնդրո առարկա իրադարձություններին ավելի մոտ է Հովհաննես Դրասխանակերտցին, որն առաջինն է դրանց գնահատականներ տվել։ Նրան միանգամայն բնորոշ է պատմական իրադարձությունների էությունը ձիշտ ըմբռնելու և արժևորելու կարողությունը։ Երբ Յուսուփը Բագրատունիների պետության միասնությունը խախտելու նպատակով թագադրում է Գագիկ Արծրունուն, պատմիչն արձանագրում է. «Իսկ նորա (Յուսուփը — n. 2.) ախորժաբար ընկալեալ, տայր նմա թագ արքայական եւ պատիւս եւ պարգեւս արքունականս՝ **ի քակտումն միաբանութեան նոցա** զայն հնարեալ գործել զի դիւրադաւ լիցին այնուհետեւ իւրաքանչիւրն առ ի նմանէ դըրժելոյ» (ընդգծումը մերն է — n. 2.)։ Այս «կորստական դուռն» Աստծուց բացի ոչ ոք այլևս չէր կարող փակել։

Հովհաննես Դրասխանակերտցին համոզված է, որ կատարվածի կորըստաբեր բնույթը նախ և առաջ շահավետ էր Յուսուփի համար, որը միայն դրանից հետո է լայնածավալ ռազմական գործողություններ սկսել Բագրատունիների դեմ։ Երկրի և ժողովրդի համար այս ձակատագրական պահին

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ցովհաննէս կաթողիկոսի Դրասխանակերտցւոլ, էջ 487։

պատմիչը կոչ է անում նախ մոռանալ զանկացած վիրավորանք, անարգանք, ապա միավորել բոլոր ուժերը, սատար կանգնել Հալոզ արթային և այս կերպ վերջ տալ օտարի շահատակություններին։ Նա դառնորեն է նշում, որ հալոց իշխանները փոխանակ օտար կողոպտիչների դեմ եղբալրաբար միանալու և պայթարելու վարվում էին հակառակ ձևով. «Եւ յուսացեալ սպասէաթ ոչ եւս րնդ փորձութեանն խառն վրիպիլ սոզա եւ անկանիլ, այլ ջան առաջի դնել եւ ելս նեղութեանն հնարել եւ վայելչաբար ի միասին կապակցիլ հասարակ եղբայրութեամբ, եւ իբրեւ զմի այր միանայ»<sup>1</sup>։ Նախանձն ու չարակամությունը, միմյանց նկատմամբ ատելությունը, ծավայված եղբայրասպան կռիվները երկիրը դարձնում են անպաշտպան, իսկ ժողովրդին՝ անցոր օտար նվաձողների հանդիման. «Իսկ թագաւորը մեր եւ պետը եւ իշխանը, զորս ի բնէ նախարարութիւնքն էին, ջանալին վարատել եւ խզել իւրաքանչիւրոցն բնակութեանց, եւ ըստ ախորժից իմն ձեռական եւ նոր ստեղծանել պայազատս եւ սպասալարս։ Այլ եւ եղբալը ընդ եղբաւը եւ ազգայինք ընդ ազգայինս ընդվցեալ ի նախանձ եւ ի չարակնութիւն եւ ի գրգռութիւն եւ ի կատարեալ ատելութիւն ընդ միմեանս բերէին։ Եւ ալսպէս համագունդ ընդ միմեանս հարեալը, ի հակառակութիւն եւ ի կռիւ պայքարէին. եւ միշտ սուր լագրէր ունելով՝ բագում եւս քան թշնամիսն հեղուին միմեանց զարեան մապարիս, եւ առ հասարակ զբաղաքս եւ զգեաւոս եւ զաւանս եւ զագարակս, այլ եւ գտունս իւրեանց թանդէին ձեռաւթ իւրեանց, եւ գրեթէ այն իսկ աւձիրք հակառակութեան գտան պատձառք հինիցն եկելոց ի վերալ մեր»²:

Մեծ վարպետությամբ է պատմագիրը վեր հանել հայոց միասնությունը ոգեկոչող, պահպանող, պետականության ջատագով գլխավոր դեմքի՝ Սմբատ I-ի հերոսական ու ողբերգական կերպարը։ Նա անթաքույց հիացմունքով է գրում հայոց թագավորի մասին, որը գործադրում էր ցանկացած ջանք՝ հանուն իր քաղաքագետ հոր թողած ժառանգության՝ հայոց պետականության պահպանման։ Դրա համար նա ստիպված էր մարտնչել և՛ հագարացիների (արաբների), և՛ պարսիկների (Ատրպատականի ամիրայության), և՛ Դվինի ամիրայության և, որն ամենացավալին է, հայոց անմիաբան ու տիրադավ իշխանների դեմ։ Հայոց օծյալ թագավորի եղերական մահն անմիջական հետևանքն էր իշխանների եսականության և հատվածականության։ Հայաստանը, իբրև մի կազմակերպված ամբողջություն, չդիմադրեց օտարին։ Ազգային միասնության, ընդհանուր շահերի ըմբռնում չկար։ Չստեղծվեց ոչ միայն համահայաստանյան քաղաքական դաշնություն, այլն հայ հասարակությունն ի վիձակի չեղավ ըմբռնելու համայն հայության ընդհանուր հայրենիքի պահպանման գաղափարը։

Պատմագիրն անարգանքի սյունին է գամում դավաձաններին, ատելությամբ խոսում հայության ոխերիմ թշնամու նկատմամբ կրավորական դիր-

<sup>1</sup> Նույն տեղում, էջ 517։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 517-518։

քորոշում որդեգրածների՝ անկախ այն բանից իշխանի, թե հոգևորականի մասին։ Նա հանդես է գալիս իբրև Հայաստանի միասնության և նրա պետականության գաղափարախոս, մեծ ոգևորությամբ արձագանքում հայոց պետականության վերականգնմանը և դրվատում Աշոտ I-ին՝ որպես իմաստնագույն և հանձարեղ գործչի, որին և պարտական էր հայ ժողովուրդն իր վերագտած անկախության և հայկական տարածքների վերամիավորման համար։ Գահ բարձրանալուց հետո Աշոտ I-ը «բացում եւ երեւելի կարգս լարդարէր աշխարհի տէրութեան իւրոլ, լաւրինուածս տանց, ազգաց, քաղաքաց, շինից, դաստակերտաց, եւ հարթ հաւասար ըստ իւրաքանչիւրոցն կատարէր կարգս` լեռնականացս եւ ջերմահովիտ բարեխառն դաշտականաց, եւ զամենայն տափարակ տեղիս ագարակս եւ գոմս դնէր. եւ զմարմանդս լայգիս եւ ի բուրաստանս զարդարէր. եւ զամենայն որ ինչ աւրէն է թագաւորութեան եւ որ շուրջ թագաւորութեամբ՝ ոչ ինչ իմիք կասեցուցանէր. եւ գրեթէ հարստագոյն եւ խոհեմագոյն քան զամենայն թագաւորութիւնս գտանէր։ Եւ այսպէս ի նորոցատուր թացաւորութեանն բարձրացուցանէր ցացցս Թորգոմեան»<sup>1</sup>: Դեռ ավելին, Աշոտը հնագանդեցնում է «զհիւսիսական կողմամբը,... մեծի լերինն Կովկասու, եւ բնակիչսն Գուգարաց եւ ցելուցակատուտ մարդիկ Ուտի գաւառի։ Այլ եւ թագաւորն եւս Եգերացւոց»<sup>2</sup>։ Իրոք որ, Աշոտ I-ը մարմնավորում էր թագավորի, պետական գործչի, հայ մարդու մի գաղափարապաշտ կերպար, որը պատմագիրը կերտել է մեծ հուցականությամբ և վարպետությամբ, ինչպես, օրինակ, Մովսես Խորենացին Մեծն Տիգրանին։ «Այլ ինձ աստանոր, – գրում է Դրասխանակերտցին, – ոչ արդեաւք այլ ինչ է բանս սիրելի, քան թէ դեգերիլ ի բանս գովեստից, որ վասն Աշոտոլ իշխանաց իշխանին են հետեւմունը։ Վասն զի ի տիս հասեալ միջակութեան՝ քաջահասակ էր նա և անձնեալ, եւ թիկնաւէտ եւ ցուարթերես, եւ մրայաւն նկարէն իմն, եւ նիշ արեան լաչսն ունելով՝ որպէս գլակինթ կարմիր ի մէջ մարցարտի ծագեալ, եւ վալելչացեալ գեղեցկութեանն ալեաւք. մեծիմաստ եւ քաղցրաբան, եւ առ կերակուրս խրախճանաց աւրինաւոր. ոչ խանդուցեալ նորա ընդ լաւագոյնսն եւ ոչ արհամարհեալ գնուաստագոյնսն, այլ հասարակաց ի վերայ տարածէր զգեստ խնամոց իւրոց, եւ լծակաւք իմն կշոէր նախ զիւր եւ ապա զամենեցուն կենցաղս. միանգամայն իսկ ասե, եթէ որ ինչ մարդկութեանս է պիտանի` ոչ ինչ կասեցուցանէր»³։ Նույն պատկառանքն ու հիացմունքն առկա են նաև Սմբատ I-ին նվիրված հատվածներում, քանզի իր գործունեությամբ արքան «... ձգեալ աձեցուցանէր գշառաւիղ տէրութեան իւրոլ լարեւմտից հիւսիսոլ, մինչեւ զԿարնոլ քաղաք, եւ անդր եւս քան զԿղարջս՝ քերեալ մինչեւ առ ափն ծովուն մեծի, եւ մինչեւ ցսահմանս Եգերեացւոց եւ մինչեւ ցստորոտ մեծի լերինն Կովկասու, զԳուգարացիս եւ Ծանարս՝

ւ Նույն տեղում, էջ 443։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 444։

³ Նույն տեղում, էջ 442-443։

ցԴուռն Ալանաց, առեալ եւս յինքն եւ զամրոց Դրան Պահակի նոցա. եւ անտի ի հարաւկողմն կոյս՝ զԿուր գետով մինչեւ ի քաղաքն Տփխիս. եւ զՈւտի գաւառ մինչեւ ի քաղաքն Հունարակերտ եւ մինչեւ ի Տուս եւ ի Շամքոր։

Եւ այսպէս ընդարձակեայ զսահման տէրութեան իւրոլ, որք ընդ լծով արքունի սակից եւ բեկարաց եւ մաքսից կացուցեալ, զգէն քաջութեան մարտի իւրոլ նշան լաղթութեան կանգնէր»<sup>1</sup>։ Սա փառաբանական, գովաբանական ներբող չէ, հեղինակը չի խնկարկում իր գովերգուի կարծեցյալ բարեմասնությունները կամ նրա չկատարած գործերը։ Նրա համար առաջնայինը երկրի միավորումն է, տերության սահմանների ընդյալնումը՝ արևելքից արևմուտք և հյուսիսից հարավ, ըմբոստներին հնազանդեցնելը, ժողովրդի բարեկեցության ապահովումը։ Ուստի բնական է, որ այս կուռ և միասնական շինության առանձին հատվածների ավերմանն ուղղված լուրաքանչյուր գործողություն, որի խոտոր ընթացքը նպաստում էր Սմբատ I-ի և Աշոտ I-ի հերոսական ու հետևողական ջանքերով կերտված ամբողջական կառույցի մասնատմանը, պատմագիրը որակում է իբրև «աղետագոյն աղետք ազգապղծութեան»։ Նա կոչում է հայ իշխաններին լինել միաբան, միակամ, միախորհուրդ և չհետևել եղբալրասպան Կալենին. «Այլ ես այսուհետեւ մաղթանս առաջի ձեզ եւս վերստին յայս տեղի տանջանաց, յորս եւ այժմ առ հասարակ թմբրեցաք ի ծուխ մեղաւորաց։ Այլ ախորժաբար լսող լինել աղերսալի իմոլս բանից և բաղաձայնութեան խրատու՝ լինել ձեզ զաւակ լավագունի պատարագեցելոյն Մեթայ եւ գրիլ լորդիս Աստուծոլ. այլ ոչ խառն ընդ անիծեայ եղբայրազրաւն Կայենի զարմից կապիլ ի կնատ եւ ի մեղմեխ եւ ի վայրաքարշ դստերս մարդկան»<sup>2</sup>։ Տեսնելով Գագիկ Արծրունու՝ հայրենիքի մասնատմանն ուղղված պարսավելի գործողությունների անմիաբան ընթացքը, նրա իսկ քարոզած հայոց միաբանության փլուզումը՝ պատմագիրը դառնորեն գրում է. «Ամենայն առաքինի քաջողջութիւն եւ շինութիւն եւ խաղաղութիւն քայքայեցաւ, եւ եղծումն եւ ապականումն զտեղի փոխաբերեաց*»³:* 

Հակադրվելով կաթողիկոս պատմագրին` Անանունը փորձում է ամեն գնով արդարացնել Գագիկ Արծրունու անջատողական գործունեությունը, դիմում անգամ հանրահայտ իրողությունների ակնհայտ խեղաթյուրման։ Նա փորձում է հավաստիացնել, թե տեղի ունեցածի համար պատասխանատուն և մեղավորը ոչ այլ ոք է, քան ինքը` Սմբատ I-ը։ Վերջինիս իբր հանգիստ չէր տալիս Գագիկի փառքը, և նա այրվում էր Արծրունյաց իշխանին կործանելու, նրան ասպարեզից հեռացնելու մոլար ցանկությամբ։ Այդ նպատակին հասնելու համար Սմբատն անգամ «ջանայր զայլազգիսն (արաբներին – Պ. Հ.) կրկին անգամ զարթուցանել ի վերալ իշխանին»<sup>4</sup>։ Սա չափազանց լուրջ մե-

ւ Նույն տեղում, էջ 457։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 582։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 518։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> **Անանուն**, էջ 279։

ղադրանք է, որը, սակայն, չունի համապատասխան անդրադարձ ոչ միայն այլ սկզբնաղբյուրներում, այլն իր իսկ՝ Անանունի մոտ։ Այդ պատձառով է, որ «չար կասկածն ընկած» յուրաքանչյուրի սիրտը, և Սմբատն ու Գագիկը «ոչ սիրով խաղաղութեամբ զմիմեամբք թեւակոխէին որպէս յառաջագոյնն»¹։ Ուրեմն մարդկային հանապազօրյա, ամենասովորական նախանձն է եղել Հայոց երկրի խաղաղությունը վրդովելու պատձառը։ Ակներն է, որ պատմագիրը քաղաքական ծայրաստիձան ողբերգության շարժառիթը չափազանց էժանացրել է, մանրացրել, դարձրել կենցաղային, առօրեական մի միջադեպ։ Ընդ որում, ստեղծված անմխիթար կացության ամբողջ պատասխանատվությունը նա վերագրում է միայն Հայոց թագավորին։

Արծրունի տոհմագիրը դարձյալ անկեղծ չէ, երբ գրում է, թե Յուսուփն ինքն է իր մոտ հրավիրել Գագիկին, որի քաջագործությունների, իմաստնության ու սրբակենցաղության մասին բազմիցս լսել էր ուրիշներից և այժմ ցանկանում էր նրա հետ անձամբ ծանոթանալ։ Այդ մասին պատմիչը գրում է. «Իսկ ամիրայն Յուսուփ թանցի լսելով լսէր զանուն և զգործս **արհական ջաջութեանն**, միանգամայն եւ **զիմաստակիր խոհականութիւն հանձարեղ եւ մեծանուն** իշխանին Գագկալ, ցանկալը եւ ի բազում ժամանակաց տեսանել զնա։ Ուր եւ անդեն իսկ վաղվաղակի դեսպանս առաքէ հրովարտակաւք եւ բացում խոստմամբք, եւ իսպառ **թախանձեայ** գիշխանն, կոչէ ի հանդիպումն իւր։ Եւ նորա գնացեալ զկնի կոչողացն անյապաղելի եւ սիրով խաղաղութեան, որ ի հասանելն առ միմեանս` մեծաւ փառաւորութեամբ շքեղացուցանէ գիշխանն» $^2$  (ընդգծումները մերն են –  $\mathcal{I}$ .  $\mathcal{I}$ .): Ինչպես տեսնում ենք, նա ուրվագծում է կատարյալ հովվերգական պատկեր։ Ուրեմն, Յուսուփ ամիրան է թախանձել հանդիպելու Վասպուրականի իշխանին, իսկ Գագիկը, մեծահոգաբար ընդառաջելով նրա աղերսանքին, մեկնել է Ատրպատական։ Այս հանդիպումից հետո և դրա տպավորության ներթո է, որ Յուսուփը Գագիկ Արծրունուն հռչակել է Հայոց թագավոր. «Եւ տեսեալ (Յուսուփը – Պ. Հ.) եթէ ոչ ոք է, որ կարողանալ տիրել եւ ունել զաշխարհս Հայոց, բայց միայն Գագիկ, զորոլ զփորձ առեալ գիտէր գնա այսպիսի այր, զոր ոչ թողեալ ի կամս անձնիշխան կամացն, թագաւորեցուցանէ զնա ի վերա ամենայն Հայոց»<sup>3</sup>։

Ըստ Անանունի առաջադրած ժամանակագրական համակարգի՝ Գագիկ Արծրունու թագադրությունը տեղի է ունեցել Սմբատ I-ի եղերական մահից հետո։ Արդի պատմագիտության մեջ որևէ կասկած չկա Սմբատի վախձանի թվականի շուրջ. նա մահկանացուն կնքել է 914 թվականին։ Հետևաբար, ըստ Անանունի, Գագիկը Հայոց թագավոր է հռչակվել նույն թվականին։

Նման մեկնաբանությունն առնվազն տարօրինակ է։ Հարկ է ուշադրություն դարձնել մի շատ կարևոր հանգամանքի։ Ինչպես Թովման, այնպես և

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նույն տեղում, էջ 280։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 281։

Անանունը 908 թ. տեղի ունեցած Նախձավանի իրադարձությունների մասին րնդհանրապես որևէ մանրամասն չեն հաղորդում։ Թվում է, թե նրանց անծանոթ է այդ միջադեպը, որը դարձավ հետագա եղբայրասպան ողբերգության պատմառը։ Անկասկած, Արծրունի պատմիչները դեպքերի զարգացման ընթագրին հիանայի ծանոթ են եղել, սակայն դրանք վերյուծել են կամայականորեն` իրենց տոհմին, մանավանդ Գագիկին ցանկալի լույսի ներքո։ Ըստ Անանունի` Յուսուփի և Գագիկի առաջին հանդիպումը տեղի է ունեցել Սմբատի մահից հետո, այն է՝ 914 թվականին։ Ուստի քանի որ Նախիջևանի հիմնահարցն Արծրունի պատմագիրները չեն ընդգրկել իրադարձությունների շղթայում, և իբր այդ առիթով չէ, որ Յուսուփն ու Գագիկն առաջին անգամ հանդիպել են միմյանգ, ապա ծագել է դեպքերի հետագա գարգագումը Մմբատ I-ի այն անհեռատես քայլով բացատրելու անհրաժեշտությունը, որի արդյունքում Հայոց արքան հրաժարվել է արքունի հարկերը Յուսուփին վճարելուց։ «Եւ ինքն Սմբատ ոչ խնդրեաց երթալ գհետ խաղաղութեան, տալ զհարկս արթունի, որպէս հրամայեաց Տէր զսակ անդրանիկացն ի ձեռն Պետրոսի ընծալեալ այնոցիկ, որք գդիդրամայն պահանջէին, եւ այն ասէ. «Տո՛ւթ զկայսերն կայսեր, եւ զԱստուածոյն Աստուծոյ», եւ այնքան արժանապէս նշանակեաց տալ զսակն արքունի»<sup>1</sup>։ Փոքր-ինչ ուշ Անանուն ժամանակագիրն առավել անաչառորեն և հստակորեն շեշտում է, որ Գագիկը, «ապստամբեայ ի Սմբատ թագաւորէ»<sup>2</sup>, ներկայացել է Յուսուփին։

Ստեփանոս Օրբելյանը դեպքերը ներկայացնում է անկողմնակալորեն։ Ինչպես նա փաստում է, հայոց պառակտումը մի չնչին («դոյզն ինչ») պատմառով եղավ՝ «...զի խնդրէր ի Սմբատայ թագաւորէն առնուլ զՆախջաւան յիշխանէն Սիւնի Սմբատայ և տալ նմա. զոր ոչ կամեցաւ վասն բնական հայրենեացն»<sup>3</sup>։ Այս մերժումից հետո է, որ Գագիկը «ապստամբեալ գնաց առ Յուսուփ. եւ թագ կապեալ ինքեան՝ կամէր թագաւորէլ ի վերայ Հայոց»<sup>4</sup>, որով իր գործակիցների հետ «ածին խաւար մեծ ինքեանց եւ Աշխարհս Հայոց»<sup>5</sup>։

 $\sigma$ ամանակագրական առումով իրադարձություններին մոտ կանգնած ձշմարտախոս պատմիչ Ստեփանոս Ասողիկը հականե-հանվանե Գագիկ Արծրունուն համարում է «առաջնորդ Յուսուփայ», այսինքն` վերջինիս խորհրդատուն, ուղղորդողը։ Գագիկն է, որ գործակիցների հետ «նենգագործն նախանձեալ ընդ շինութիւն աշխարհիս Հայոց, ամենայն զօրօքն իւրեանց միաբանին ընդ նմա (Յուսուփին –  $\eta$ .  $\chi$ .)՝ թողլով ի բաց թագաւորն Սմբատ»6։

<sup>1</sup> Նույն տեղում։

 $<sup>^2</sup>$  «Մանր ժամանակագրություններ». XIII-XVIII դարեր, h. I, կազմեց՝ Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 1951, էջ 384։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Ստեփանոս Օրբէլեան,** Պատմութիւն նահանգին Սիսական, Թիֆլիս, 1910, էջ 187։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Նույն տեղում։

<sup>5</sup> Նույն տեղում։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> **Ստեփանոս Տարոնեցի Ասողիկ,** էջ 164, 168։

Անանունից բացի և ոչ մի պատմագիր Գագիկ Արծրունուն չի ներկայացնում որպես ընդհանրական Հայոց թագավորի։ Բոլորը շեշտում են նրա՝ միայն Վասպուրականի թագավոր լինելու հանգամանքը<sup>1</sup>։ Դեռ ավելին, պատմիչների մեկ այլ խումբ նշում է, որ Սմբատի չարանենգ սպանությունից հետո «զամս **եօթն** անիշխան լեալ երկիրս»², կամ` «լետ սպանմանն Սմբատալ թագաւորի Տիեզերակալի... անիշխան լեալ երկիրս ամս Է» (ընդգծումները մերն են –  $\mathcal{I}$ .  $\mathcal{L}$ )<sup>3</sup> և կամ՝ «այլ երկիրս մնաց անթացաւոր զամս Է [7]»<sup>4</sup>։ Իսկ Ստեփանոս Օրբելյանը, որը բազմաթիվ առիթներով անդրադարձել է Գագիկ Արծրունու գործունեությանը, միշտ նրան հիշատակում է որպես «թագաւորն ի Վասպուրական աշխարհի»<sup>5</sup>։ Ժամանակագիր Դավիթ Բաղիշեցին իրերն անվանում է ուղղակի իրենց անունով. «Գագիկ Վասպուրականին տիրեաց մասնավոր»<sup>6</sup>։ Այս ամենից հետո հարց է ծագում, թե ինչպես հաշտեցնել Գագիկի՝ միմյանց անհարիր՝ «թագաւոր ամենայն Հայոց» և «թագաւոր Տանն Արծրունեաց» կարգավիձակները։ Բնական և տրամաբանական է պնդել, որ Գագիկի թագավորական տիտղոսը՝ որպես դավաձանության փոխհատուցում, վերաբերում է միմիայն նրա՝ Վասպուրականի թագավոր լինելու պարագալին։ Հակառակ դեպրում պատմիչները համերաշխորեն չէին շեշտի 914 թ. Սմբատ I-ի մահից հետո մինչև 921 թ. Աշոտ II Երկաթի գահ բարձրանալը լոթ տարվա թագավորական իշխանության պարապուրդի մասին։

Ուստի զարմանալի չէ, որ Անանունն ընդհանրապես չի հիշատակում Սմբատ I-ի հաջորդի՝ Աշոտ II Երկաթի անունը։ Նրա համար այդպիսի թագավոր չի եղել։ Նրա մոտ ինչ-ինչ հիշատակություններ կան միայն Աշոտ II-ի հաջորդի՝ Աբաս թագավորի մասին։ Այն է՝ ըստ Անանունի ըմբոնման՝ Սմբատ I-ից հետո գահ է բարձրացել Աբասը, բայց թե ե՞րբ և ի՞նչ հանգամանքներում, նա չի շեշտում և մեկնաբանում։ Անժխտելի է, որ 929-953 թվականների ընթացքում՝ շուրջ 15 տարի (929-943), Աբաս Բագրատունին և Գագիկ Արծրունին եղել են համաժամանակյա գահակալներ։ Բայց չէ՞ որ գրեթե նույնքան ժամանակահատվածում՝ 914-929 թթ., և միևնույն տարիներին գործել են նաև Աշոտ II Երկաթն ու Գագիկ Արծրունին։ Կարծում ենք, որ նման լռությունը, ավելի Ճիշտ՝ անտեսումը, պետք է բացատրել 922 թ.

<sup>՝ «</sup>Գագիկ թագաւոր տանն Արծրունեաց» (տե՛ս **Վարդան վարդապետ**, Հաւաքումն պատմութեան, Վենետիկ, 1862, էջ 87), «Գագիկ թագաւորէ ի Վասպուրականի» (տե՛ս «Մանր ժամանակագրություններ», h. I, էջ 384)։ Հատկանշական է Կիրակոս Գանձակեցու բնորոշումը. «Ոմն Գագիկ՝ Դերենիկի որդի» (տե՛ս **Կիրակոս Գանձակեցի**, Պատմութիւն Հայոց, Երևան, 1961, էջ 83)։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Վարդան վարդապետ, էջ 87։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Մամուէլ Անեցի,** Հաւաքմունք ի գրոց պատմագրաց յաղագս գիւտի ժամանակաց անցելոց մինչեւ ի ներկայս ծայրաքաղ արարեալ, Երևան, 2011, էջ 117։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> **Դավիթ Բաղիշեցի,** Ժամանակագրութիւն, «Մանր ժամանակագրություններ. XIII-XVIII դդ.», h. II, կազմեց՝ Վ. Ա. Հակոբյան, Երևան, 1956, էջ 337։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **Ստեփանոս Օրբէլեան,** էջ 183, 184, 275։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Դավիթ Բաղիշեցի, էջ 337։

Ջաֆար իբն ալ-Մուքթադիր խալիֆի կողմից Աշոտ II-ին շնորհած «շահնշահ» տիտղոսի տվչությամբ, որով նա ձանաչվել է Հայոց (այդ թվում և Վասպուրականի), Վրաց և Աղվանից թագավոր։ Հետևաբար, առանց դժվարության հերքվում են Անանունի հիացական ներբողներն «ամենայն հայոց թագավոր» Գագիկ Արծրունու մասին. «Բայց ինձ ահա յոյժ սիրելի է աստանաւր զբարձրագոյն իմն իրէ բուռն հարկանել, առ ի յիշատակ թողլով զկնի եկելոց, եւս եւ ի պարծանս տանն Արծրունեաց, յիշատակել զիմաստակիր խոհականութեան գործ մեծի արքային Հայոց Գագկայ, որ քաջութեամբ եւ աշխարհաշեն խաղաղասիրութեամբ հոգաբարձէր իբրեւ զհայր խնամածու ի վերայ աշխարհիս Հայոց, որ եւ ի վերայ ամենայն բարեխնամող գթութեանց՝ որով զաղքատս դարմանէր, զգերեալս դարձուցանէր, զգրկեալս փրկէր, դատ առնէր որբոց եւ տայր իրաւունս այրեաց, եւ զայն եւս աւարտ եւ գլուխ դնէր ամենայն առաքինասէր վարուց»¹։ Անշուշտ, իրավացի է Վ. Վարդանյանը, երբ գրում է, թե Գագիկ Արծրունու՝ ամենայն Հայոց թագավորի տիտղոսը, ըստ էության, «Վասպուրականում տիրող մտայնության արգասիք էր»²։

Դարձլալ մանրուք թվացող մի քանի փաստերի մասին։ Անդրադառնալով Սմբատ I-ի ձերբակալությանը` Անանուն Արծրունին չի կարողանում զսպել հեգնանքն ու սարկազմի հասնող արհամարհանքը. «Յուսփ լարձակեցաւ ի վերայ Հայաստանեայցս...եւ զկնի սակաւ աւուրց ըմբռնէ զնա (Սմբատին –  $\mathcal{L}$ .) իբրեւ զանցաւր տղալ»<sup>3</sup>։ Տարօրինակ է, սակայն, Անանունն անգամ հաշվի չի առել իր նախորդի՝ Թովմա Արծրունու՝ Սմբատին տված եզակի դրական գնահատականը. «Այր քաջալայտ եւ հանձարեղագոյն, լի եւ առոլգ լամենայն իրողութիւնս, որ ինչ ընդ երկնաւս համառաւտաբար յրութիւն պատկանաբար պիտանան, հաձոլ Աստուծոլ եւ ընտիր մարդկան»4։ Փոխարենն Անանունը Գագիկին հաձախ հորջորջում է իբրև «Մեծ արքալ Հայոց Գագիկ», «Մեծ թագաւոր Հայոց Գագիկ», «հայր խնամածու ի վերայ աշխարհիս Հայոց», դեռ ավելին՝ երևակալական «արքալ գաշխարհս Հայոց և Վրաց»<sup>5</sup> և գովերգում նմանատիպ այլ` իրականությանը չհամապատասխանող ջատագովական մակդիրներով։ Պատմագիրը չի գլանում գովաբանել անգամ վալրագ բռնակալ Յուսուփին և փառաբանել նրան. «Ոստիկան ոմն մեծ, այր խրոխտ եւ բազմանշան եւ ահարկու քան զբացումս որ լառաջ քան զնա էին»<sup>6</sup>։ Ահա թե ուր կարող է հասցնել, այսպես կոչված, «տեղային հայրե-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Անանուն,** էջ 285։

 $<sup>^2</sup>$  **Վարդանյան Վ. Մ.,** Վասպուրականի Արծրունյաց թագավորությունը. 908-1021 թթ., Երևան, 1969, էջ 79։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Անանուն,** էջ 281։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> **Թովմա Արծրունի,** էջ 238։ Ավելորդ չէ նշել, որ Ասողիկը Սմբատ I-ին անվանում է «Մեծ թագավոր Հայոց» (**Մտեփանոս Տարոնեցի Ասողիկ,** էջ 280), իսկ Վարդան վարդապետը՝ «Պատուական թագաւորն Հայոց» (**Վարդան վարդապետ**, էջ 87)։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **Անանուն,** Էջ 284, 285, 287, 292, 294:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Նույն տեղում, էջ 280, 281։

նասիրությունը»։ Հիացմունքով արձանագրելով Յուսուփի և Գագիկի միջն հաստատված բարեկամությունը՝ Անանունը, այնուամենայնիվ, չի անդրադատնում այն իրողությանը, թե Հայոց աշխարհին ի՛նչ չարիքներ պատձատեց Յուսուփը, քանզի նրան լիուլի բավարարում էր այն հանգամանքը, որ իր հայրենի Վասպուրականը զերծ էր մնացել այդ ավերումներից, իսկ իր քաղաքական իդեալն արժանացել էր թագավորական պատիվների։ Հետաքրքիր է, որ Հովհաննես Դրասխանակերտցին, որը 924 թ. ապաստան էր գտել Գագիկ Արծրունու արքունիքում և վայելում էր վերջինիս հոգատարությունը, նուրբ հումորով հեգնում է նրան՝ անվանարկելով «թագակերպեալ իշխան»¹։ Մի՞թե կաթողիկոս պատմիչը թույլ կտար քամահրանքով արտահայտվել «խոհական», «աշխարհաշէն», «բարեխնամ», «առաքինասէր», «մեծի արքային Հայոց» հանդեպ։ Անշուշտ ո՛չ, եթե դրանք դույզն – իսկ չափով համապատասխանեին իրականությանը։

Գագիկ Արծրունու պառակտիչ գործունեությանը պատմական ու բարոլական արդարացում տալու միտումով Արծրունի պատմիչները ջանք չեն խնալել իրենց տոհմի առավելություններն ու բարեմասնությունները՝ առաթինություն, սրբակենցաղություն և ավետարանական ուսմունթին հավատարմություն, թմբկահարելու համար։ Նրանց կարծիքով, Արծրունյաց թագավորության հռչակումը նախասահմանված է եղել ի վերուստ, քանզի Արծրունյաց բարձրացահ, մեծատուն տոհմը սերում էր աստվածաշնչյան Դավիթ Մարգարեից և Ասորեստանի Սենեթերիմ թագավորից<sup>2</sup>։ Հետևաբար, նաև ի վերուստ` նախախնամության կամքով է տեղի ունեցել նրանց թագավորության հռչակումը։ Թովման մի փաստ է վկայակոչում այն մասին, որ դեռևս Վարդանանց պատերազմի ժամանակ նախարարները խորհում էին թագավոր հռչակել «ի վերալ Հայոց» Վահան Արծրունի անունով իշխանին։ Սակայն իբը անմիաբանության պատձառով նրանք հրաժարվել են այդ մտքից<sup>3</sup>։ Բերելով այս օրինակը՝ պատմիչը փորձում է Արծրունիների թվում թեկնածուներ» որոնել նույնիսկ հեռավոր Վերջապես, դարձյալ ըստ Թովմալի, Հայաստանում քրիստոնեություն առաջինն ընդունել է Խուրան անունով Արծրունի իշխանը, որը մկրտվել է Թադեոս առաքյալի կողմից և զգալի ջանքեր գործադրել Հայաստանում քրիստոնեական վարդապետության տարածման համար4։ Բնականաբար, Քրիստոսր ևս պետք է բարի աչքով նայեր այդ տոհմին և նրա ներկայացուցիչներից մեկին արժանացներ արքալական ծիրանու։ Ահա, վերջապես, ներկայացել էր բարեպատեհ առիթը՝ Արծրունյաց ընտանիքում ծնվել էր հրաշագեղ Գագիկ մանուկը, «զի անդստին ի տղալական հասակէն հրաշազարդ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Յովհաննէս Դրասխանակերտցի,** էջ 487։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Թովմա Արծրունի,** էջ 254, 255։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 117։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 90, 91։

փառաւք փայլէր ի մէջ եղբարց իւրոց»<sup>1</sup>։ Նա վայելում էր Ամենաբարձրյալի հովանավորությունը. «Եւ Գագիկ իշխանն երթալով երթայր եւ մեծանայր, եւ Տէր ամենակալ էր ընդ նմա»<sup>2</sup>։ Նրա թագավոր օծվելը եղել է Աստծո կամքով<sup>3</sup>։

Ջատագովական մոլուցքը պատմիչին ավելի հեռու է տանում, երբ նա գրում է, թե իբր մինչև Գագիկի ծնվելն Աստված արդեն կանխավ գիտեր, որ նա թագավոր է դառնալու և դեռ մոր՝ տիկին Սոփիի որովայնում նրան օժտել է իմաստուն ոգով $^4$ ։ Ահա թե ինչու բովանդակ Հայաստան աշխարհը փառաբանում էր նրան և ամենքն աղաղակում էին. «Տէ՛ր, կեցո՛ զթագաւորն եւ լո՛ւր մեզ» $^5$ ։ Իրավացի է Մ. Աբեղյանը, որը, այս առնչությամբ շեշտել է. «Սրա նման մի գովք թագավորի շատ չենք գտնիլ մեր հին գրականության մեջ։ Դա մի ամբողջ Ճառ է և Ճառորեն կրկնությամբ հորինված» $^6$ ։

Այս հետևությունների համաձայնապատկերին միանգամայն ակներև է, որ Անանունի երկասիրությունն ընդամենը ձառային, ներբողական, ջատագովական երկի ակնբախ օրինակ է և ոչ թե պատմագիտական հստակ կանոններին ենթակա աշխատանք, որպիսին է Հովհաննես Դրասխանակերտցու «Պատմութիւն Հայոցը»։

Այս հետևությունների ետնախորքի վրա միանգամայն ակներև է, որ Անանունի երկասիրությունն ընդամենը ձառային, ներբողական, ջատագովական երկի ակնբախ օրինակ է, այլ ոչ ոչ թե պատմագիտական հստակ կանուներին ենթակա աշխատանք, որպիսին է Հովհաննես Դրասխանակերտցու «Պատմութիւն Հայոցը»։ Ուստի օրինաչափ է, որ նրա անունը, ի շարս այլ հայտնի հայ պատմիչների՝ Մովսես Խորենացու, Եղիշեի, Կորյունի, Ղազար Փարպեցու, Ագաթանգեղոսի և այլոց, ընդգրկված է «Մեծ պատմաբանները Անտիկ դարաշրջանից մինչև 1800 թ.» ամերիկյան հեղինակավոր հանրագիտարանային հրատարակության մեջ<sup>7</sup>:

## Petros Hovhannisyan – Two Directions in the Historiography of X Century

As a result of political fragmentation peculiar to a feudal society in X century in the Armenia of Bagratunis local, provincial kingdoms were formed the most famous of which was the Kingdom of the Artsrunis of Vaspurakan (908).

The political fragmentation leaves its trace on the ideology of the time and first of all in the field of historiography. Individual authors, condemning the phenomena of fragmentation, advocate the idea of centralized, strong statehood (Hovhannes Draskhanakerttsi), and some authors try to substantiate and justify the process of organizing provincial kingdoms (Tovma Artsruni, Anonymous Artsruni).

The ideological tendencies of the given directions are discussed in the article.

ւ Նույն տեղում, էջ 269։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Անանուն,** էջ 277։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Նույն տեղում, էջ 270-271։

<sup>4</sup> Նույն տեղում, էջ 294։

<sup>5</sup> Նույն տեղում, էջ 295։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> **Աբեղյան Մ.,** Երկեր, հ. Գ, Երևան, 1968, էջ 502։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Maksoudian K. H., Yohannes Drasxanakertc'i, Great Historians from Antiquity to 1800. An International Dictionary, Lucian Boia, Editor-in Chief, New York, Westport, Connecticut, London, 1989, p. 19.

## ՀՊԱԿԱՆ ԲԱՂԱՁԱՑՆՆԵՐԻ ՀՆԴԵՎՐՈՊԱԿԱՆ ԵՎ ՀԱՑԿԱԿԱՆ ՀԱՄԱԿԱՐԳԵՐԸ

**Բանալի բառեր** – հպականների քառաշարք և եռաշարք համակարգեր, կատկայինների տեսություն, ընդհանուր հնդեվրոպական լեզու, ձայնեղների/շնչեղ ձայնեղների կարգ, խուլերի/շնչեղ խուլերի կարգ

Հնդեվրոպական համեմատական լեզվաբանության շուրջ երկուհարյուրամյա պատմության ընթացքում արձանագրվել են շրջադարձային նշանակության բացահայտումներ, որոնք էապես խթանել են հնդեվրոպական լեզվաբանության ընթացքը՝ նրա համար կանխորոշելով տասնամյակների զարգացման նոր հուն։ Այդպիսի առաջին բացահայտումը գերմանական «բաղաձայնների տեղաշարժի» մասին դրույթի ձևակերպումն էր Յ. Գրիմի կողմից, որն ստացել է «Գրիմի օրենք» անվանումը¹։ Ընդհանուր հնդեվրոպական նշանակություն են ունեցել՝

- ✓ «հնչյունական օրենքի» ըմբռնումը, որը ձևակերպեցին երիտքերականները,
- h.-ե. նախալեզվում կոկորդային հնչյունների գոյության կանխադրումը («կոկորդայինների տեսություն»/«ларингальная теория») Ֆ. դր Uոսյուրի կողմից դեռևս իր գիտական գործունեության նախաշեմին («Նկատառումներ հնդեվրոպական լեզուներում ձայնավորների նախնական համակարգի մասին» /«Mémoire sur le système primitif de voyelles dans les langues indo-eropéennes», 1879), որն իր ամբողջացնող ձևակերպումն ստացավ շուրջ հիսուն տարի անց՝ 1927 թ., Ե. Կուրիլո-վիչի կողմից՝ խեթերենի նյութի հիման վրա,
- ✓ թոխարական և խեթա-լուվական լեզուների հ.-ե. բնույթի հաստատումը XX դարի առաջին երկու տասնամյակների ընթացքում և այլն։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Գերմանական լեզուներում «բաղաձայնական տեղաշարժերի» մասին առաջին դիտարկումները հանդիպում են Ռ. Ռասկի «Հին հյուսիսային կամ իսլանդերեն լեզվի ծագման ուսումնասիրություններ» (1818) աշխատության մեջ, որին Յ. Գրիմը ծանոթացել էր, «երբ ավարտել էր իր «Քերականության» առաջին հատորի նախապատրաստումը հրատարակության» (1819), բայց դրանք միայն առանձին դիտարկումներ էին, որոնք բավարար չեն «Ռասկի միասնական և ամբողջական օրենքի մասին խոսելու» համար (տե՛ս **Прокош Э.**, Сравнительная грамматика германских языков, М., 1954, с. 38): Ըստ Պռոկոշի՝ «Գրիմի ծառայությունն այն է, որ նա սահմանեց տեղաշարժի տարբեր գործընթացների միջև գոյություն ունեցող ներքին կապը։ Նա առաջինը կարողացավ միասնական օրենքի մասին թեզ առաջադրել, որը միավորում է տեղաշարժի բոլոր փուլերը» (նույն տեղում)։

Որոշ բացահայտումներ վերաբերում էին առանձին լեզվաձյուղերի կամ լեզուների, ինչպես, օրինակ,

- ✓ Հ. Հյուբշմանի կողմից հ.-ե. լեզվաընտանիքում հայերենի տեղի Ճշտումը (1875),
- ✓ Վեռների օրենքը (1877), ըստ որի՝ գերմանական «բաղաձայնների առաջին տեղաշարժով» (Գրիմի օրենք) ընդհանուր գերմանականում առաջացած f(<\*p), þ(<\*t), ƒ(<\*k), s(<\*z) խուլ շփականները ձայնեղների միջավայրում ձայնեղանում են (հմմտ. f>b, b>ð, ƒ>ʒ, s>z(>r)),
- ✓ գերմանական բաղաձայնների երկրորդ կամ «վերին գերմանական» տեղաշարժի բնորոշումը որպես հնչյունափոխական նեղ՝ գերմանական ոչ բոլոր լեզուներն ընդգրկող երևույթ,
- ✓ Բարթոլոմեի օրենքը հնդ-իրանական լեզուներում ընդհանուր արիական \*p, \*t, \*k շնչեղ խուլերի՝ նախորդող \*b, \*d, \*g շնչեղ ձայներներին նմանվելու մասին (1885) և այլն։

Ինչպես նշված, այնպես էլ այդ շրջանի մյուս բոլոր հայտնագործություններն արվել են պատմահամեմատական մեթոդով կատարված հետազոտությունների հիման վրա։ Միաժամանակ, յուրաքանչյուր նոր բացահայտում հերքել կամ հարցականի տակ է դրել մինչ այդ շրջանառվող, ավելին՝ ամրագրված առանձին տեսակետներ ու գաղափարներ, որոնցից էին, օրինակ, հ.-ե. լեզուների երկու մեծ խմբերի՝ centum (արևմտյան) և satəm (արևելյան) տարբերակման դրույթը կամ ձայնեղ հպական \*b-ի (ոմանց կարծիքով էլ՝ խուլ հպական \*p-ի) վերականգնման հավաստիությունը։

Համեմատական հնդեվրոպաբանության մեջ այդպիսի նոր որակական փուլի սկիզբը ազդանշանեցին Թ. Վ. Գամկրելիձեի և Վ. Վ. Իվանովի «Լեզվաբանական տիպաբանությունը և հնդեվրոպական հպականների համակարգի վերականգնումը» զեկուցումը և Պ. Ջ. Հոպերի «Կատկայնացած և շշնջային հպականները հնդեվրոպական լեզվում» հոդվածը², որոնց հիմնական նորույթը ավանդական հնդեվրոպաբանության կողմից նախալեզվի համարատաջարկվող պարզ ձայնեղների (\*b, \*d, \*g) փոխարինումն էր կատկայնացած խուլերով (\*p', \*t', \*k')։ Այս գաղափարը խորքի մեջ հեղափոխական էր, որովհետև արմատական փոփոխություն էր առաջարկում նախալեզվի ոչ միայն հնչույթային, այլն ձևահնչույթաբանական և ձևաբանական համակարգերում, հետևաբար առհասարակ վերանայում էր հ.-ե. նախալեզվի մասին ավանդական պատկերացումը։ Այդ տեսությունը, որն ստացավ «կատկայինների տեսություն» («глоттальная теория») անվանումը, ուղղակիորեն հարվածում էր ավանդական հնդեվրոպաբանության հիմքերին, որովհետև

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St u Гамкрелидзе Т. В., Иванов В. В., Лингвистическая типология и реконструкция системы индоевропейских смычных. Предварителные материалы, («Конференция по сравнительно-исторической грамматике индоевропейских языков» [12-14 декабря]. М., 1972, с. 15-18):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'u **Hopper Paul J**., Glottalized and murmured occlusiven in Indo-European, Glossa, 7.2, 1973, pp. 96-134:

նրա ընդունումը նշանակում էր. ա) հրաժարում հ.-ե. նախալեզուն հնդկահունա-լատինական կաղապարով վերականգնելու պրակտիկայից, որպիսի ուղղվածություն հ.-ե. համեմատական լեզվաբանությունն ուներ սկզբնավորման պահից ի վեր, բ) «Գրիմի օրենք» կոչվող երևույթի, հետևաբար՝ գերմանական «բաղաձայնների տեղաշարժերի» մասին դրույթի մերժում և դրա օրինակով նաև հայկական «բաղաձայնական տեղաշարժերի» դրույթի վերանայում, գ) հ.-ե. նախաձևերի վերականգնման հարցում հայերենի, գերմանական, խեթա-լուվական և թոխարական լեզուների տվյալների կարևորում, որովհետև «կատկայինների տեսությունը» առաջին հերթին հենվում է այդ լեզուների ընձեռած նյութի վրա։

«Կատկայինների տեսության»՝ Թ. Վ. Գամկրելիձեի և Վ. Վ. Իվանովի առաջարկած տարբերակն ամբողջական տեսք ստացավ ավելի ուշ հրատարակված «Ընդհանուր հնդեվրոպական լեզվի հպականների համակարգի վերականգնումը։ «Կատկայնացած հպականները հնդեվրոպականում» հոդվածում և հատկապես «Հնդեվրոպական լեզուն և հնդեվրոպացիները»» հիմնարար աշխատության մեջ¹։

«Կատկայինների տեսության» Թ. Գամկրելիձեի, Վ. Իվանովի և Պ. Հոպերի վերականգնումներն ունեն հետևյալ տեսքը.

| Հե. հպականների համակարգն ըստ<br>Թ. Գամկրելիձեի և Վ. Իվանովի |           |                                                   | Հե. հպականների համակարգն<br>ըստ Պ. Հոպերի |    |       |
|-------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------|-------------------------------------------|----|-------|
| I                                                           | II        | III                                               | Ι                                         | II | III   |
| (p')                                                        | $b^h/b$   | $p^{\rm h}/p$                                     | (p')                                      | bh | p     |
| ť'                                                          | $d^{h}/d$ | t <sup>h</sup> /t                                 | t'                                        | dh | t     |
| K'                                                          | $G^h/G$   | $\mathrm{K}^{\mathrm{h}}/\mathrm{K}^{\mathrm{2}}$ | k'                                        | gh | $k^3$ |

Այս երկու աղյուսակների համեմատությունից երևում է, որ, ընդհանուր լինելով հիմնական սկզբունքի՝ «կատկայնացած» բաղաձայնների շարքի ձանաչման հարցում, հեղինակների պատկերացումներն ունեին նաև տարբերություններ։ Մասնավորապես, Թ. Գամկրելիձեի և Վ. Իվանովի հարացույցում խուլերի շարքը ներկայացված է շնչեղ/պարզ (իմա՝ ուժեղ/թույլ) հա-

 $<sup>^1</sup>$  Sե́ u Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. В., Реконструкция системы смычных общеиндоевропейского языка. Глоттализованные смычные в индоевропейском, Вопросы языкознания (шјипі-hեml ВЯ), 1980, N 4, с. 21-35;  $\mathop{\mathit{unijuh}}$  Индоевропейский язык и индоевропейцы, Тбилиси, т. I, 1984, с. 5-17:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս Նույն տեղում, էջ 16:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. Вс., Индоевропейский язык и индоевропейцы, т. І, с. 15; Хоппер П. Дж., Типология праиндоевропейского набора сегментов, Новое в зарубежной лингвистике (шյипւհետև՝ НЗЛ), вып. ХХІ, М., 1988, с. 169; *նույնի*՝ Языки "decem" и "taihun": индоевропейская изоглосса, նույն տեղում, էջ 173: Շարքերի համամասնությունը պահպանելու համար բաց ենք թողնում նաև Հոպերի հարագույցում ներկայացված շրթնահետնաքմայինների շարքը:

մակցային տարբերակով¹, իսկ Պ. Հոպերի հարացույցում այն ներկայացված է միայն պարզերի (թույլերի /tenues) տարբերակով։

Հիմք ընդունելով հ.-ե. հպականների՝ ըստ «կատկայինների տեսության» վերամեկնաբանված իրենց հարացույցը՝ Թ. Գամկրելիձեն հին հայերենի հպականների համակարգից՝ ա) դուրս է մղում պարզ խուլերի շարքը (p, t, k), բ) ավանդական ձայնեղների շարքը ներկայացնում է *շնչեղ ձայնեղ/ձայնեղ* (bh/b, dh/d, gh/g) կաղապարով՝ որպես նախալեզվի նույնաբնույթ շարքից ուղղակիորեն սերված, որը նշանակում է, որ այդ (II) շարքի հնչույթն ունեցել է երկբնույթ հնչյունական իրացում՝ պարզ (կամ թույլ) և շնչեղացած, գ) ձայնեղների ավանդական շարքի փոխարեն առաջարկում է կատկայինների շարքը ((p[']), t['], k['] ), դ) շնչեղ խուլերի շարքը համարում է հ.-ե. շնչեղ խուլ/խուլ (III) շարքից սերված²։

Հպական բաղաձայնների՝ ավանդական հնդեվրոպաբանության կողմից վերականգնվող համակարգը վերանալելու գաղափարն ունեցել է բազմաթիվ կողմնակիզներ (O. U. Շիրոկով, 3. Ռասմուսեն, Ա. Օդրիկուր, Ժ. Օդրի, Ֆ. Կորտյանդ և ուրիշներ). սա նշանակում է, որ հնդեվրոպական բաղաձայնների, մասնավորապես՝ հպականների ավանդական (իմա՝ երիտքերականական) վերականգնումը վերանալելու միտքը միայն առանձին գիտնականների «քմահաձույքը» չէր։ Ավելին, այդ միտքը չի ծնվել միանգամից, այն ունեցել է նախապատրաստական փույ՝ ի դեմս ավանդական հնդեվրոպաբանության մեջ համախակի հնչող բարեփոխական առաջարկների։ Դրան նպաստեց մի կողմից՝ կառուցվածքային հնչուլթաբանության, մյուս կողմից՝ տիպաբանության սկզբունքների ու մեթոդների փոխադրումը համեմատաբանական ուսումնասիրությունների ոլորտ։ Այս կարգի առաջին դիտարկումներից մեկր հեղինակել է XX դարի I կեսի ֆրանսիացի նշանավոր լեզվաբան Ա. Մարտինեն իր «Խնալողության սկզբունքը հնչյունական փոփոխություններում» աշխատության մեջ։ Այստեղ նա մասնավորապես կասկածներ է հայտնում շրթնային \*b-ի վերականգնման առնչությամբ. «Լուրջ հիմքեր կան կասկածելու այն բանին, որ հնդեվրոպական լեզվի զարգացման հին փուլերում գոյություն է ունեցել հնչույթ, որը սովորաբար վերականգնվում է որպես \*b։ Որքանով որ այդ հնչույթը գտնվում է \*d, \*g, \*g\* կարգի և p, bh շրթնային շարքի հատման կետում (ընդ որում՝ այդ կարգի և այդ շարքի գոլությունը արժանահավատորեն վերականգնված է), պիտի ենթադրել դատարկ վանդակի առկայություն համակարգում»<sup>3</sup>։ Իսկ մինչ այդ նմանօրինակ կարծիք էր հայտնել

 $<sup>^1</sup>$  Թ. Գամկրելիձեի և Վ. Իվանովի հարացույցում  $G^h/G$ ,  $K^h/K$ -ն խորհրդանշում են ընդհանրապես հետնալեզվայինների (հետնաքմային, քմային, շրթնահետնաքմային) կարգը (տե՛ս **Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. В.**, նշվ. աշխ., էջ 13 (տղտկ. 1):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս Гамкрелидзе Т. В., Индоевропейская "глоттальная теория" и система древнеармянского консонантизма, Միջազգային հայերենագիտական գիտաժողով, Երևան, 1984, էջ 33:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Мартине А.**, Принцип экономии в фонетических изменениях, М., 1960, с. 123-124. Հưưun. **Martinet A.**, Économie des changements phonétiques. Traité de phonologie diachronique, Bern, 1955:

դանիացի ականավոր հնդեվրոպաբան Հ. Պեդերսրնը<sup>1</sup>, որը, լինելով *դասա*կան հնդեվրոպական լեզվաբանության<sup>2</sup> ներկայացուցիչներից, շատ հարցերում հակադրվել է այդ փուլի համեմատաբանության մեջ իշխող գաղափարներին։ Ըստ ամենայնի, սխալված չենք լինի, եթե ասենք, որ Հ. Պերերսրնը համեմատական հնդեվրոպաբանության հետոասական փույր նախապատրաստող լեզվաբաններից էր։ Հնդեվրոպական հպականների վերականգնման ավանդական համակարգը վերանալելու վձռական ազդակ եղավ 1957 թ. Ռ. Յակոբսոնի կողմից «Տիպաբանական ուսումնասիրությունները և նրանց ներդրումը պատմահամեմատական լեզվաբանության մեջ» զեկուցումում ձևակերպված լեզվական ընդհանրույթը, ըստ որի՝ *գոլություն* ունեցող և ոչ մի լեզվում չի նկատվել դեպք, որ լինի շնչեղ ձայնեղների շարք, առանց համապատասխան խույերի առկայության (հմմտ. «Որքանով ինձ հայտնի է, չկա ոչ մի լեզու, որտեղ /t/-/d/ զույգին ավելանար շնչեղ ձայնեղ  $/d^h/$ , ruig ruguhujan upu hnij  $/t^h/$  huduuuunuuhuun, dhusnan /t/, /d/ l /tʰ/-ն հաձախ են հանդիպում, առանց համեմատաբար հացվադեպ հանդիպող /dʰ/-ի...»³)։ Ալսօրինակ բարեփոխական առաջարկներն ավանդական պատկերացումների կրողներից ոմանք փորձեցին հակակշռել նախալեզվում հպականների չորրորդ՝ շնչեղ խուլերի շարքի ընդունումով՝ փաստորեն վերադառնալով հպականների վերականգնման երիտքերականական կաղապարին, բայց թիչ չեն նաև եռաշարք հայեցակարգին հետևողները4։

<sup>1</sup> St 'u Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. Вс., \u24. \u24. \u24. \u26.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Այս բնորոշմամբ նկատի ունենք 1870-1950-ական թթ. ընկած մոտ ութսունամյա ժամանակահատվածը, այսինքն՝ երիտքերականների գործունեության և դրան հաջորդող շուրջ երեսնամյա շրջանը, որը հնդեվրոպական համեմատական լեզվաբանության մեջ հատկանշվում է մի կողմից՝ գաղափարների ու սկզբունքների բյուրեղացմամբ, իսկ մյուս կողմից՝ նոր որոնումների աննախադեպ ակտիվությամբ՝ պայմանավորված հատկապես թոխարական և խեթա-լուվական լեզուների հ.-ե. բնույթի հաստատումով։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Якобсон Р.**, Типологические исследования и их вклад в сравнительно-историческое языкознание, Новое в лингвистике (шյипіньші НЛ), вып. ІІІ, М., 1963, с. 103. Ռ. Յшկприпін шји զեկпідпін («Туроlogical studies and their contribution to historical comparative linguistics») ищшգրվել է Оціпіпін hршишршіншь "Proceedings of the Eighth international congress of linguists" ժողովшъпіпін 1958 թ.:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Հ.-ե. հպականների չորս շարք է վերականգնում, օրինակ, О. Սեմերենյին (տե՛ս Семереньи О., Введение в сравнительное языкознание, М., 1980, с. 65-83. Այս գրքի шռшջին՝ գերմաներն տարբերակը լույս է տեսել 1970 թ.)։ О. Սեմերենյիից դեռևս մի քանի տասնամյակ шռшջ Ա. Մեյեն, ընդհանուր հնդեվրոպական լեզվի համար վերականգնելով հպականների երեք շարք՝ ձայնեղ, շնչեղ ձայնեղ, պարզ խուլ հակադրությամբ, չորրորդ՝ շնչեղ խուլերի շարք է վերականգնում «եթե ոչ ողջ հնդեվրոպականի համար ամբողջությամբ, ապա բոլոր դեպքերում հնդ-իրանական, հայերեն և հունարեն լեզուներով ներկայացված շրջանի համար»՝ հիմք ընդունելով այդ լեզուներում առկա տվյալները (հմմտ. Мейе А., Введение в сравнительное изучение индоевропейских языков, М.-Л., 1938, с. 116-117)։ Ուշագրավ է նաև Ա. Մեյեի դիտարկումը \*b-ի «համեմատաբար հազվադեպ» հանդիպելու մասին. «.....այն չի հանդիպում ոչ մի կարևոր ածանցում և ոչ մի վերջավորության մեջ. այն երկրորդային ծագում ունի բառերի մի մասում, որոնցում հանդիպում է» (նույն տեղում, էջ 115)։ Հպականների քառաշարք համա-

Հ.-ե. հպական բաղաձայնների ավանդական համակարգի վերանայման կողմնակիցների հիմնավորումներն ընդհանուր առմամբ նույնն են։ Ինչպես արդեն նշվել է, դրանք հիմնված են կառուցվածքաբանական և տիպաբանական մոտեցումների վրա։ Պ. Հոպերն այդ մոտեցումներին ավելացնում է նաև երկու հնչույթաբանական ընդհանրույթ. 1) երկու կատկայնացած հնչույթ չեն կարող հանդիպել մեկ արմատի մեջ, 2) միևնույն արմատի մեջ չեն կարող հանդիպել խուլ հպականը (tenuis) և շնչեղ ձայնեղը (media aspirata). «....երկրորդ սահմանափակումը բխում է առաջինից՝ որպես երկու չկատկայնացած բաղաձայնների ՛րստ ձայնեղության առնմանության հետևանք» ¹։

Դասական հնդեվրոպաբանության սկզբունքների հետևորդները, չանտեսելով տիպաբանական և կառուցվածքային սկզբունքների կիրառման արդյունավետությունը, այնուամենայնիվ արտահայտվել են դրանց գերագնահատման դեմ, և կարծում ենք՝ ոչ անտեղի։ Այդպիսի տեսակետներից մեկի համաձայն՝ «....տիպաբանական փաստարկներն ամենակարևորները չեն վերականգնման մեջ։ Վերականգնումը պիտի հենվի ամենից առաջ իր սեփական նյութի վրա»²։ Իսկ մինչ այդ մատնանշվել էին «կատկայինների տեսության» այլ խոցելի կողմեր ևս։ Մասնավորապես՝ ա) հ.-ե. և ոչ մի լեզվում չկան կատկայնացած բաղաձայններ, հետևաբար չկա կատկայինների և ոչ կատկայինների հակադրություն, «հայերենի որոշ բարբառներում խուլ հպականների կատկայնացումը ակնհայտորեն երկրորդային բնույթ ունի. վրացերենի ազդեցություն է»³, բ) ոչ լիովին են պարզաբանվում այդ համակարգից հնդեվրոպականին անցման պայմանները, գ) թեպետն \*b հնչույթը բառասկզբում հազվադեպ է հանդիպում, սակայն բառամիջում այն հաձախ է հանդիպում, ուստի ձիշտ չէ \*b-ի գոյության բացառումը 4։

կարգ են ընդունել նաև Թ. Բարոուն (հմմտ. Бароу Т., Санскрит, М., 1976, с. 66) և Գ. Ջահուկյանը (հմմտ. Джаукян Г. Б., Очерки по истории дописьменного периода армянского языка, Ереван, 1967, с. 51; *նույնի*՝ Сравнительная грамматика армянского языка, Ереван, 1982, с. 21; *նույնի*՝ Հայոց լեզվի պատմություն. նախագրային ժամանակաշրջան, Երևան, 1987, էջ 37)։ Ընդհանուր հնդեվրոպականում հպականների երեք (\*t, \*d, \*dh) շարք են կանխադրում Ա. Սավչենկոն՝ «առավել հավանական համարելով այն դրույթը, որ շնչեղ խուլերը կազմվել են միայն հնդեվրոպական բարբառների մի խմբում՝ կապված «կոկորդայինի» անկման հետ» (հմմտ. Савченко А. Н., Сравнительная грамматика индоевропейских языков, М., 1974, с. 69), և Է. Մականը, ըստ որի՝ «շնչեղ խուլերի շարքը բացակայել է ընդհանուր հնդեվրոպականում և ուշ ծագման տարածաշրջանային նորակազմություն է» (տե՛ս Макаев Э. А., Передвижение согласных в армянском языке, ВЯ, 1961, N 6, с. 25):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St и **Хоппер П.** Дж., նշվ. шշխ., էջ 174:

 $<sup>^2</sup>$  **Красухин К. Г.**, Введение в индоевропейское языкознание, М., 2004, с. 61: Ըստ էпւթյան, նմանատիպ մոտեցում ունի նաև  $\sigma$ . Օդրին (հմմտ. «Տիպաբանությունը պիտի կիրառել վերականգնման մեջ, բայց բավարար հիմնավորումով, և չպահանջել նրանից այն, ինչը նա չի կարող տալ...»: **Одри Ж.**, Типология и реконструкция, НЗЛ, вып. XXI, с. 190):

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Джаукян Г. Б., Сравнительная грамматика армянского языка, с. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս նույն տեղում։

Տիպաբանությունը փորձում է բացահայտել լեզուների միջև առկա կառուցվածքային ընդհանրությունները և վերջին հաշվով հիմնվում է լեցվական ընդհանրույթների վրա։ Տիպաբանական ուսումնասիրությունների փորձը ցույց է տալիս, որ այդ ոլորտի բացահայտումները ոչ միշտ ունեն բազարձակ բնույթ<sup>1</sup>։ Տիպաբանական զուգահեռները մեծացնում են առաջադրվող դրույթի հավանականությունը, բայց նրան բացարձակ բնույթ չեն հաորդում։ Առավել ևս, եթե խոսքը մեզանից հազարամյակներ առաջ եղած մի լեզվավիճակի մասին է, որին վերաբերող լուրաքանչյուր տեսակետ նոր բացահայտումների լույսի ներքո միշտ կարող է փոխվել։ Ռ. Յակոբսոնի վեորհիշյալ տիպաբանական բացահայտումը, որի հիմքում գործառական և երկատումային հնչուլթաբանությունների համադրական կաղապարն է², անշուշտ, քայլ առաջ էր նախորդ դարի կեսերի համեմատական լեզվաբանության ընդհանուր հենքի վրա, բայց այն նույնպես ոչ միայն չի տայիս բոլոր հարցերի պատասխանը, այլև երբեմն ավելի է դժվարացնում դրանց որոնումը։ Այսպես, եթե, մի կողմից, այն հաստատում է հ.-ե. նախայեցվում «կոկորդային բաղաձայնների» (մասնավորապես h-ի տեսքով) գոյության վարկածը<sup>3</sup>, ապա, մյուս կողմից, դուռ է բացում մերժողական գաղափարների համար, ինչպիսին էր, օրինակ, *լեզվարնտանիքի որպես լեզվական ընդհանուր հիմթից սերված լեզուների ամբողջության*՝ ավանդական հնդեվրոպաբանության մեջ ընդունված դրույթի մերժումը ոմանց կողմից։ Լեզվաընտանիքի ավանդական (բայց ոչ՝ շյալխերյան ուղղագիծ պատկերացումով) ըմբռնման դեմ հետևողականորեն հանդես են եկել իտալական նեոլինգվիստիկայի ներկայացուցիչները, օրինակ՝ Վ. Պիցանին (հմմտ. «....համեմատական հնդեվրոպական լեզվաբանությունը լիարժեք գոլության իրավունք կունենա միայն այն դեպքում, եթե այն սահմանափակվի երևույթների համեմատությամբ ու «նախաերևույթների» («праявлений») և ոչ թե «նախալեզուների» վերականգնումով՝ խիստ միակերպ լեզվական համակարգերի իմաստով»<sup>4</sup>։ Իհարկե, հետշյալխերյան հնդեվրոպական լեզվաբանության մեջ թերևս ոչ ոքի մտքով չի անցել, որ հնարավոր է վերականգնել հ.-ե. նախալեզուն՝ որպես երբեմնի լեզվական իրողություն, որով հնարավոր է հաղորդակցվել թեկուզև այնպես, ինչպես, օրինակ, լատիներենով։ Հ.-ե. նախալեզվի հնարավոր վերականգնումը իրատեսական չի համարել նաև Ա. Մեյեն (հմմտ. «Լեզուների որևէ

 $<sup>^1</sup>$   $\Omega$ . Зակոբսոնի կողմից առաջարկված մի քանի հնչույթաբանական ընդհանրույթներից բացառությունների մասին տե՛ս **Хоккетт Ч. Ф.**, Проблема языковых универсалий, НЛ, вып. V, М., 1970, с. 72-73:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sե´u Якобсон Р., Фант Г. М. и Халле М., Введение в анализ речи. Различительные признаки и их корреляты, Новое в лингвистике (шјипіћішій НЛ), вып. ІІ, М., с. 173-230; Якобсон Р. и Халле М., Фонология и ее отношение к фонетике, hnih minnid, to 231-278:

 $<sup>^3</sup>$  Sh'u **Иванов Вяч. В.**, Типология и сравнительно-историческое языкознание, ВЯ, 1958, N 5, c. 37:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> St и **Пизани В.**, К индоевропейской проблеме, ВЯ, 1966, N 4, с. 10:

խմբի համեմատական քերականության խնդիրը այդ լեզուներով ներկայացված համապատասխանությունների ուսումնասիրությունն է»¹), բայց նա, այնուամենայնիվ, լեզվաընտանիքի ավանդական պատկերացման կրող է²։ Լեզվաընտանիքի, ավելի շուտ՝ «լեզվական ընդհանրության» մասին Պիզանիի պատկերացումից մինչև Ն. Ս. Տրուբեցկոյի առաջ քաշած «լեզվամիության» վարկածը մի քայլ է³։

Նկատի ունենալով այն մեծ կարևորությունը, որ համեմատական հնդեվրոպաբանության մեջ ի սկզբանե տրվել է հպական բաղաձայնների բնույթի որոշմանը, չափազանցություն չի լինի ասել, որ այդ հիմնահարցը վերածվել է համեմատական լեզվաբանության լուրօրինակ փորձաքարի։ Նախալեզվում հպական բաղաձայնների շարքերի թվի և տեսակների Ճշտումը, ինչպես ցույց է տալիս համեմատաբանական ուսմունքների պատմությունը, կարող է արմատապես վերափոխել ոչ միայն հ.-ե. նախալեզվի, այլև՝ հ.-ե. լեզվարնտանիքում առաջին բարբառների կատարած դերի մասին մեր պատկերագումները։ Ըստ էության, այդպիսի հայտ է ներկայացրել «կատկայինների տեսությունը», որի առաջադրումից մոտ տասը տարի անց Պ. Հոպերը գրել է. «....կատկայինների տեսությունը պատմականորեն գտնվում է զարգացման այն աստիձանում, որում գտնվում էր կոկորդայինների տեսությունը 5. դր Մոսյուրի «Նկատառումներ հնդեվրոպական լեզուներում ձայնավորների նախնական համակարգի մասին» հրապարակումից անմիջապես հետո. առաջադրվելով և հիմնավորված լինելով ամենից առաջ կառուցվածքային և տեսական հիմքերի վրա, այն այժմ պիտի մտնի որոշակի դրույթների որոնման փույ»<sup>4</sup>։ Պիտի ասել, որ այդ տեսությունը, հատկապես Թ. Գամկրելիձեի և Վ. Իվանովի առաջարկած տարբերակով, հնդեվրոպական հնչուլթային համակարգի մասին երբևէ մշակված ամբողջական և ինքնատիպ հայեցակարգերից է։ Մակայն, ինչպես տեսանք, այն նույնպես միանշանակ չի ընդունվում արդի հնդեվրոպաբանության մեջ։ Ավանդական հնդեվրոպաբանության հետևորդներից բացի, այդ տեսության դեմ առարկություններ է ներկայացնում նաև «բնական լեզվաբանությունը»5:

«Կատկայինների տեսությունը» առանձնահատուկ հետաքրքրություն է ներկայացնում հատկապես հետևյալ առումներով. 1) վերանայում է հ.-ե. նախալեզվի նկարագրի համար ավանդական հնդեվրոպաբանության կողմից հիմնական դիտված լեզուների (հին հնդկերեն, հին հունարեն, լատիներեն) ցանկը՝ դրանք փոխարինելով հայերեն, գերմանական, խեթա-լուվական և թոխարական լեզուներով, այլ կերպ ասած՝ վերջին լեզուներին նախկին՝ «եզ-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St 'u **Мейе А.**, նշվ. шշխ., էջ 48:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս նույն տեղում, էջ 50:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sh u **Трубецкой Н. С.**, Мысли об индоевропейской проблеме, Избранные труды по филологии, М., 1987, с. 44-59:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Хоппер П. Дж., и́2վ. ш2h., t⁄9 178:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե՛ս **Գաբրիելյան Յու.,** Հայերենը և նախահնդեվրոպական լեզուն, Երևան, 2001։

րային» կարգավիձակի փոխարեն տրվում է առաջնային նշանակություն, 2) h.-ե. նախահայրենիքի տեղադրությունը Եվրոպայից տեղափոխում է Ասիա (ի նպաստ այդ տեսակետի վկայում են նաև նոստրատիկ լեզվաբանության տվյալները, որոնք h.-ե. լեզվաընտանիքը դիտարկում են Առաջավոր Ասիա-յին հարակից տարածաշրջաններում տեղակայված ոչ h.-ե. լեզուների՝ սեմականի, իբերա-կովկասյանի, թյուրքականի ևն հետ հնարավոր առնչությունների տիրույթում), 3) վերանայման է ենթարկում գերմանական և հայկական «բաղաձայնական տեղաշարժերի» հարցը, ավելի ձիշտ՝ մերժում է այդպիսի տեղաշարժերի հնարավորությունը։

Ասվածից պարզ է դառնում, որ հպական բաղաձայնների բնույթի որոշման հարցն ընդհանուր հնդեվրոպական նշանակություն ունի։ Հպականներին վերագրվող համակարգային նկարագրով պայմանավորված՝ կարող են վերանայվել ոչ միայն առանձին տեսակետներ, այլն համեմատական հնդեվրոպաբանության հիմնարար դրույթներ, իսկ դրա հետևանքով կարող է հիմնովին փոխվել մեր պատկերացումը ինչպես հ.-ե. նախալեզվի, այնպես էլ ընդհանրապես հ.-ե. լեզվաընտանիքի մասին։ Կարծում ենք՝ ինչպես առհասարակ լեզվական վերականգնումների դեպքում, այնպես էլ հպականների վերականգնման դեպքում պետք է նկատի առնվեն հետևյալ իրողությունները։

1) Լեզվաընտանիք և լեզվամիություն հասկացությունները մեկը մյուսին չեն բացառում, ինչպես երբեմն դա ներկայացվում է համեմատաբանական ուսումնասիրություններում¹։ Ճիշտ է, լեզուների պատմության մեջ եղել են դեպքեր, երբ լեզվական փոխազդեցությունների հետևանքով լեզուներից մեկը հեռացել է իր ծագումնաբանական ակունքներից և ձեռք է բերել այլ լեզվահամակարգին բնորոշ գծեր, այսինքն՝ լեզվական նոր նկարագիր է առաջացել զուգամիտման (կոնվերգենտ) ձանապարհով, սակայն օրինաչափական է լեզուների ու բարբառների առաջացումը տարամետ (դիվերգենտ) զարգացման ձանապարհով։ Հետևաբար ծագումնաբանական ակնհայտ ընդհանրությունների դեպքում (որոնք, ի դեպ, առկա են ինչպես լավ ուսումնասիրված հնդեվրոպական, այնպես այլ լեզվաընտանիքների պարագայում), ավելի տրամաբանական է նոր լեզուների առաջացման համար ենթադրել տարամետ, այսինքն՝ տրոհման ուղին, քան զուգամետ, այն է՝ միավորման ուղին։ Սրանից հետևում է, որ շատ հեռավոր մի ժամանակաշրջանում՝ մեզանից հազարամյակներ առաջ (ըստ Թ. Գամկրելիձեի և Վ. Իվանովի՝ մ. թ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Пизани В**., նշվ. աշխ.: Հմմտ. նաև. «Այն, ինչը մենք անվանում ենք «հնդեվրոպական լեզու», մի կողմից՝ կարող էր գոյություն ունենալ միայն որպես մեկը մյուսից խիստ տարբեր տարածական բարբառների բազմություն, իսկ մյուս կողմից՝ այդ ձևով պիտի գոյություն ունենար շատ երկար ժամանակ, որի ընթացքում լեզվում տեղի են ունեցել զգալի փոփոխություններ, որոնք ներառել են բարբառների մերթ մի, մերթ մյուս մասը» (տե՛ս **Пизани В**., Общее и индоевропейское языкознание, М., 1956, с. 165): Նրա կարծիքով, «ամեն ինչ հանգում է, ըստ էության, բոլոր հնդեվրոպական լեզուները ներառող զուգաբանությունների շարքը Ճշտելուն» (նույն տեղում, էջ 166):

- ա. IV հազարամյակում), այնուամենայնիվ եղել է մի լեզվավիձակ, որից պարբերական և երկարատև տրոհումների հետևանքով առաջացել են հ.-ե. առաջին բարբառները։ Մինչև տրոհումը այդ լեզվավիձակին բնորոշ են եղել զգալի քանակով ընդհանուր լեզվական հատկանիշներ՝ զուգաբանություն-ներ։ Այդ լեզվավիձակը կարելի է բնութագրել իբրև բարբառային տարրերով հագեցած լեզվական հիմք, որին էլ հնդեվրոպական լեզվաբանության նախահայրերը տվել են հ.-ե.նախալեզու անվանումը։ Այդպիսի լեզվական հիմքի մերժումը նույնն է, թե ասել՝ երբևէ գոյություն չի ունեցել միասնական հայոց լեզու, այլ եղել են միայն զուգահեռ գործառող հայերեն բարբառներ։
- 2) Նախալեզվի՝ *որպես երբեմնի գոյություն ունեցած լեզվական իրողու- թյան* դրույթի ընդունումը ենթադրում է նաև *նախաժողովրդի* և *նախահայրե-նիքի* դրույթների ընդունում, որքան էլ որ այդ հասկացությունների շուրջ գիտնականների պատկերացումները շատ տարբեր լինեն։ Կարծում ենք՝ նախահայրենիքի տեղադրության հարցում առավել համոզիչ են Թ. Գամկրե-լիձեի և Վ. Իվանովի փաստարկները, ըստ որոնց՝ հ.-ե. նախահայրենիքը եղել է Մերձավոր արևելքում՝ Բալկաններից մինչև Թուրքեստան ընկած տարածքում<sup>1</sup>։ Ավելի վաղ այդպիսի տեսակետ առաջադրել էր Գ. Ջահուկյանը²։
- 3) Նախալեզվական վիձակը վերականգնելիս հ.-ե. առաջին բարբառներում (=լեզուներում) դիտարկվող տվյալները պետք է հաշվի առնվեն հավասարապես, և ոչ թե, այս կամ այն կանխադրույթից ելնելով, նախապատվությունը տրվի դրանցից մի քանիսին, ինչպես սովորաբար արվել է թե՛ ավանդական և թե՛ «կատկայինների» կամ այլ տեսություններում<sup>3</sup>։ Որքան էլ տրամաբանորեն ընդունելի լինի նախալեզվական վիձակը վերականգնելիս առաջնահերթությունը նախահայրենիքում և նրան մերձ տարածքներում խոսվող լեզուներին տալու դրույթը, չպետք է բացառել, սակայն, որ այդ լեզուները, հազարամյակների ընթացքում շփվելով ոչ ցեղակից լեզուների հետ, կարող էին ենթարկվել ենթաշերտային, մակաշերտային և առշերտային փոխներթափանցումների (որոնց հետքերը համեմատական լեզվաբանությունը բավարար չափով բացահայտել է նախորդ դարի ընթացքում), հետևաբար ոչ պակաս չափով կարող էին հեռանալ նախալեզվական դրությունից։ Ա. Մեյեն, օրինակ, խոսում է հայերենի և կովկասյան լեզուների, մասնավորապես՝ վրացերենի հպական և հպաշփական բաղաձայնների հա

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sե́ и **Гамкрелидзе Т. В., Иванов Вяч. Вс.,** Индоевропейский язык и индоевропейцы, т. II, Тбилиси, 1984, с. 869-871:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'u Джаукян Г. Б., Очерки дописьменного периода армянского языка, Ереван, 1967, с. 38-39:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Այս առումով, կարծում ենք՝ լիովին իրավունք ունի Վ. Պիզանին՝ գրելով. «.... եթե մենք, օրինակ, վերանանք հունարենից և սանսկրիտից, ապա, հասկանալի է, հնդեվրոպական զուգաբանությունների համակարգը շատ ուժեղ կերպով կտարբերվի այդ լեզվի՝ Բրուգմանի տված բնութագրից, և կարել կլինի հարց առաջադրել՝ արդյո՞ք այդ երկու լեզուները հնդեվրոպական են։ Իսկ ո՞վ է մեզ իրավունք տվել ... հունարենը համարելու ավելի շատ հնդեվրոպական, քան, օրինակ, լատիներենը կամ կելտերենը» (տե՛ս Пизани В., նշվ. աշխ., էջ 173, 174)։

մակարգային համընկնելիության մասին. այս դիտարկումը հատուկ նշանակություն է ձեռք բերում, երբ նկատի ենք ունենում, որ հպաշփականները բացակայում են եվրոպական տարածաշրջանի հ.-ե. լեզուներում<sup>1</sup>: Նշանակում է՝ «կատկայինների տեսության» հիմնական կռվաններից մեկը՝ հայերենի որոշ բարբառներում ենթադրյալ կատկայնացած հնչյունների գոյության հանգամանքը, իսկապես բավարար չէ ինչպես հ.-ե. նախալեզվում, այնպես էլ հին հայերենում կատկայինների շարք տարբերակելու համար, որովհետև՝ 1) դրանք կարող էին լինել հարևան ոչ հ.-ե. (օր.՝ սեմական, քարթվելական) լեզուներից ներթափանցումներ, 2) ապացուցված չէ՝ դրանք (եթե, իհարկե, եղել են) ունեցել են հնչույթայի՞ն արժեք, թե՞ միայն հնչյունական։

Հայտնի է, որ շնչեղ հպականների շարքերը հ.-ե. նախալեզվում վերականգնվում են հիմնականում հին հնդկերենի և հին հայերենի տվյայների հիման վրա։ Ըստ ալոմ՝ շնչեղ ձայնեղների շարքը (bh, gh, dh) վստահորեն վկայված է միայն հին հնդկերենում, իսկ շնչեղ խուլերի շարքը (ph, kh, th) հին հնդկերենում և հին հայերենում։ Ենթադրաբար շնչեղացած են եղել նաև հին հունարենի խուլերը. այս լեզվում սնսկ.  $p^h$ , իրան. f և  $h_l$ . h ( $p^h$ )-h համապատասխանն է φ-ն,  $*t^h$ -ի ներկայացուցիչներն են համարվում τ-ն և θ-ն, իսկ  $*k^h$ ի ներկայացուցիչը՝ χ-ն²։ Եթե նույնիսկ շնչեղ խույեր ենթադրվեն ևս մի քանի լեզուների համար, օր.՝ ընդհանուր գերմանականի³, միևնույնն է, անհամեմատ մեծ է այդ շարթը չտարբերակող լեզուների թիվը, էլ չենք խոսում շնչեղ ձայնեղների շարքի մասին։ Բայց և այնպես, ինչպես նկատել է Ա. Մեյեն, այս փաստերն անտեսել չի կարելի։ Լայն առումով նմանատիպ երևույթները կարելի է դասել օրինաչափություններից շեղումների կարգին, որոնց, ի դեպ, Ա. Մելեն մեծ նշանակություն է տվել նախաձևերի վերականգնման հարցում։ Ուստի ոչ պատահականորեն հպականների վերականգնման ավանդական սխեման մերժողները ևս հիմնականում ընդունում են շնչեղների շարքերը և առաջին հերթին մեկ լեզվով՝ հին հնդկերենով ներկայացված շնչեղ ձայնեղների շարքը։ Վերջիններս, սակայն, մերժում են պարզ ձայնեղների, երբեմն էլ՝ պարզ խուլերի շարքը՝ դրանք փոխարինելով, օրինակ, «կատկայինների» ենթադրյալ շարքով։

Եթե հին հնդկերենում շնչեղ ձայնեղների շարքը վկայված է գրավոր հուշարձաններով և որպես այդպիսին՝ մասնագիտական շրջանակներում տարակարծությունների տեղիք չի տվել, ապա գրաբարյան տեքստերը (բնականաբար՝ նաև մաշտոցյան այբուբենը) հին հայերենում այդպիսի շարքի մասին

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Meillet A.**, Les dialectes indo-européens, Paris, 1950, pp. 90-91, 138: Այս հարցում այլ տեսակետ է հայտնել Հ. Պեդերսընը։ Վերջինս հպաշփական հնչյունների առաջացումը բացատրում է հ.-ե. այլ լեզուներում տեղի ունեցած հնչյունական զարգացումների համատեքստում (տե՛ս **Պեդերսըն Հ.**, Հայերէն եւ դրացի լեզուները, Վ., 1907, էջ 165-167):

 $<sup>^2</sup>$  St ́и **Мейе А.**,  $^1$ и2 $^1$ .  $^1$ и2 $^1$ .,  $^1$ 2 116; **Семереньи О.**, Введение в сравнительное языкознание, М., 1980, с. 82:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> St 'u Семереньи О., h2վ. ш2h.:

վկայություններ չունեն։ Ոմանք, նկատի ունենալով, որ հայերենի որոշ բարբառներում տարբերակվում են շնչեղ ձայնեղներ (ընդ որում՝ այդ բարբառներին վերագրվել է գրաբարից ավելի մեծ հնություն), հակված են նախագրաբարյան հայերենում ևս ընդունելու նմանատիպ հնչույթների գոյությունը։ Ուրիշներն էլ շնչեղ ձայնեղների գոլություն են ենթադրել հենց գրաբարյան հայերենի փուլում։ Վերջիններիս կարծիքով, հլ. բ, գ, դ, ձ, ջ տառերը իրականում եղել են ձայնեղ շնչեղների և ոչ թե պարզերի գրային նշանները։ Այդ մասին առաջինը կարծիք է հայտնել Հ. Պեդերսրնը (հմմտ. «Միակ միջոցն է ընդունիլ թէ հին հայերէնի այն ձայները՝ որոնք *գ, ձ, դ, բ* գրերով կր գրուին (եւ որոնք ի մէջ ալլոց լուն.  $\gamma$ ,  $\delta$ ,  $\beta$  ձայները տառադարձելու կր գործածուին), իրապէս անփոփոխ միջակ-թաւերը կր ներկայացնեն, ուրեմն իբը *gh, 3h, dh, bh* (*ջ* տառն այ ըստ այսմ՝ իբր 🕉 արտաբերվելու են»)¹։ Հ. Պեդերսրնի այս տեսակետը հավանական է համարել Ա. Մեյեն և իր «Հնդեվրոպական բարբառները» ուսումնասիրության մեջ, հղում անելով Է. Զիվերսի և Հ. Աձառյանի կողմից հայերենի մի թանի բարբառներում ու խոսվածքներում (Մուշի, Սեբաստիալի, Աշտարակի) մատնանշված համապատասխան տվյալներին, գրել է. «Բնական կլիներ ընդունել, որ ընդհանուր հայերենի b, d, g-ն իրենց բնույթով ունեցել են հնդեվրոպական շնչեղ ձայնեղներին նման լուրահատկություն»²։ Այդ միտքը տեղ է գտել նաև Մելեի «Գերմանական խմբի լեզուների հիմնական առանձնահատկությունները» գրթում՝ հայերենի և գերմանական լեզուների «բաղաձայնական տեղաշարժերի» քննության առնչությամբ (հմմտ.«.... bh, dh, gh-ը նրանցում ներկայացված են եղել ինչպես b, d, g, երկու լեզուներում էլ սկզբնապես եղած լինելով, ըստ երևույթին, շնչեղներ»³)։ Հին հայերենում շնչեղ ձայնեղների գոյությունն ընդունել են նախորդ դարի առաջին կեսի այլ հնդեվրոպաբաններ ևս (Ժ. Ֆուրկե, Է. Բենվենիստ, Վ. Գեորգիև, Հ. Ֆոգտ, Վ. Պիզանի, Ու. Լեման, Ֆ. Ֆելդի, Վ. Իվանով)։ Ուրիշներն էլ (Է. Աղալան, Գ. Ջահուկյան, Յա. Օտրեմբսկի, Լ. Զաբրոցկի, Է. Մական) մերժել են այդ տեսակետր։ Հին՝ նախագրաբարյան հայերենի (ըստ Գ. Ջահուկյանի՝ նախահին հայերենի) բաղաձայնական համակարգի բնույթի վերաբերյալ վերոհիշյալ հեղինակների տեսակետները տեղ են գտել, մասնավորապես, «Вопросы языкознания» ամսագրի 1959-1962 թթ. մի շարք համարներում։ Այդ հարցի շուրջ բանավեճն սկսվել է Ա. Ղարիբյանի «Հայերենի բաղաձայնական համակարգի մասին» հոդվածով, որում հեղինակը հայերենի արևմտյան և արևելյան բարբառախմբերի որոշ բարբառներում (Ակնի, Մեբաստիայի, Արաբկիրի, Շապին-Գարահիսարի, Համշենի, Արարատյան ևն) առկա շնչեղ ձայնեղների հիման վրա փորձ է արել ապացուցելու, թե նշված բարբառները գրաբարից ավելի հին են, և այդ հնչյունները նրանք ուղղակիորեն ժառանգել են հ.-ե. նախալեց-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Հ. Պեդերսրն**, նշվ. աշխ., էջ 8:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **A. Meillet**, w2h., 59 13:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **А. Мейе**, Основные особенности германской группы языков, М., 1952, с. 41.

վից¹։ Ա. Ղարիբյանի հարցադրումը, ինչպես նկատել են բանավեձի մասնակիցները, կարևոր նշանակություն ուներ ոչ միայն պատմահամեմատական հայերենագիտության համար, այլև առհասարակ համեմատական հնդեվրոպաբանության համար, քանզի այդ վարկածի ընդունումը կնշանակեր՝ 1) ընդունել նաև համապատասխան բարբառների՝ գրաբարից ավելի հին լինելը, հետևաբար՝ 2) վերամեկնաբանել հայերենի «բաղաձայնական տեղաշարժի» մասին դրույթը, չնայած որ Ա. Ղարիբյանը փորձում է իր մեկնաբանության մեջ նույնպես «տեղաշարժ» ցույց տալ²։ Վերջին կետի առնչությամբ Վ. Ժիրմունսկին բանավեձի արդյունքներն ամփոփող հոդվածում գրել է. «Եթե համաձայնվենք Ա. Ս. Ղարիբյանի դրույթի հետ, որ «հայկական բարբառների խմբավորումն ըստ բաղաձայնների համակարգի արտացոլում է հայոց լեզվի տարածումը պատմական Հայաստանի տարածքում»...., ապա հայկական և գերմանական տեղաշարժերի միջև ծագումնաբանական կապի հնարավորությունը լիովին վերանում է, և նրա վրա հիմնված տեսությունները պահանջում են համապատասիան վերանայում»³։ Ա. Ղարիբյանի տեսակետր մերժողները

¹ Տե՛ս **Гарибян А. С.**, Об армянском консонантизме, ВЯ, 1959, N 5, с. 81-90: U. Ղարիբ-յանին՝ որպես բանավեձի նախաձեռնողի, նույն ամսագրի էջերում երկրորդ հրապարակման հնարավորություն է տրվել (հմմտ. **Гарибян А. С.**, Еще раз об армянском консонантизме, ВЯ, 1962, N 2, с. 18-23): Նկատելի է, որ վերջին հրապարակումը, առաջինի դրութները պաշտպանելով հանդերձ, ունի ավելի մեղմ տոնայնություն: Մեր կարծիքով այդ հանգամանքը պիտի բացատրել նրանով, որ նույնիսկ հիմնական հարցում իրեն համախոհներից ոմանց կարծիքները քննադատական շեշտադրումներ են պարունակում հարակից հարցադրումների առնչությամբ։ Մինչ այդ նշված հարցի շուրջ բանավեձը սկսվել էր «Պատմաբանասիրական» հանդեսի էջերում, որին մասնակցել էին Է. Բ. Աղայանը, Գ. Բ. Ջահուկյանը, Ժ. Ֆուրկեն և Գ. Սևակը (տե՛ս **Մևակ Գ.**, Հայ բարբառների ծագման հարցի շուրջը, ՊԲՀ, 1959, թիվ 1, էջ 224-245):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Բանավեճի մասնակիցներից ոմանք իրավացիորեն նկատում են, որ Ա. Ղարիբյանի կողմից նշված հնչյունական (հնչութայի՞ն) անցումները դասական իմաստով չեն համապատասխանում «տեղաշարժի» ըմբոնմանը, որպիսին տեղի է ունեցել, օրինակ, գերմանական բաղաձայնների դեպքում, որովհետև, ի տարբերություն գերմանական «բաղաձայնների տեդաշարժի», որը կրել է համակարգային բնույթ (իմա՝ ներառել է հպականների բոլոր շարքերը), Ա. Ղարիբյանի սխեմայում այն համակարգային բնույթ չունի, ավելին՝ հակասում է նաև հայերենի «բաղաձայնական տեղաշարժի» մասին ավանդական հնդեվրոպաբանության մեջ դեռևս Ա. Մելեի ժամանակներից և նրա հետևողությամբ ընդունված պատկերացումներին (ић и Бенвенист Э., Проблемы армянского консонантизма, ВЯ, 1961, N 3, с. 38; Макаев Э. А., Передвижение согласных в армянском языке, ВЯ, 1961, N 6, с. 23)։ Ըստ Էութլան, այդ ըմբոնումն րնկած է նաև Է. Աղայանի և Գ. Ջահուկյանի համապատասխան հոդվածների հիմքում (տե՛ս Աղալան Է. Բ., Նոր հայերեն բարբառների առաջացման հարցի մասին, ՊԲՀ, 1958, թիվ 1, էջ 211-233; **Ջահուկյան Գ. Բ.**, Հայ բարբառագիտությունը և հայերենի բարբառների ծագման hшngn, ¶РZ, 1959, рhl 2-3, to 282-319; **Агаян Э. Б.**, О генезисе армянского консонантизма, ВЯ, 1960, N 4, с. 37-52; Джаукян Г. Б., К вопросу о происхождении армянских диалектов, ВЯ, 1960, N 6, c. 39-49)։ Ուշագրավ է հատկապես *հնչյունական տեղաշարժի* հասկացությանը Է. Մակաևի կողմից տրված մեկնաբանությունը (տե՛ս նույն տեղում)։

 $<sup>^3</sup>$  Sh u **Жирмунский В. М.**, Некоторые итоги дискуссии об армянском консонантизме, ВЯ,1962, N 5, c. 34:

մասնավորապես նշում էին, որ՝ ա) միայն շնչեղ ձայնեղների առկայությունը բավարար չէ այդ բարբառները գրաբարից ավելի հին համարելու համար, որովհետև դրանք կարող էին լինել նաև հետագա զարգացման արդյունք (իմմտ.՝ «...հայերեն բարբառների շնչեղ ձայնեղները ներկայացնում են ոչ թե հնդեվրոպական նույն բաղաձայնների ուղղակի շարունակությունը, այլ հին հայերենի բ, գ, դ, ձ, ջ ձայնեղների հետագայում շնչեղացած վիճակը»<sup>1</sup>։ Հմմտ. նաև՝ «Ես կարծում եմ, որ բարբառային bh, dh, gh-ր ավելի ուշ, արդեն հայկական ծագման նորույթներ են»²). բ) պարզ չէ՝ շնչեղ ձայնեղները եղել են ինքնուրույն հնչույթներ, թե *շնչեղ ձայնեղ/ձայնեղ* (հմմտ. B<sup>h</sup> տիպի) համակցային հնչույթի այլահնչակներ, մանավանդ որ այդ հնչյունների հնչույթաբանական կարգավիճակը պարզ չէ նաև ժամանակակից հայերենի բարբառներում, որոնք էլ, ըստ էության, մեկնակետ են եղել գրաբարյան և նախագրաբարյան հայերեններում շնչեղ ձայնեղների շարքի կանխադրման համար<sup>3</sup>։ Մաշտոցյան գրային համակարգում բ, գ, դ, ձ, ջ տառերը շնչեղ ձայնեղների գրային նշաններ համարելու դեպրում մենք կասկածի ենք ենթարկում այդ այբուբենի հնչուլթային ձշգրտության մասին մինչև այժմ բազմիցս (և ոչ միայն հայազգի մտավորականների կողմից) արտահայտված մտքերը։ Ընդ որում՝ *միայն* ենթադրությունների ու վարկածային կանխադրումների հիման վրա։ Այդ դեպքում տրամաբանական չէ, արդյո՞ք այն հարցը, թե ինչպես է, որ Մաշտոցը կարողացավ կռահել խուլերի երկու առանձին հնչույթային շարքերի՝ պարզերի և շնչեղների (հմմտ. *պ, կ, տ, ծ, Ճ*, և *փ, ք, թ, ց, չ*) գոյությունը գրաբարյան հայերենում, բայց չկրահեց ձայնեղների երկու հնչույթային շարքերի գոյությունը։ Մեզ համար (ինչպես և մեզանից առաջ՝ շատերի) պատասխանը միանշանակ է. որովհետև գրաբարյան հայերենում ձայնեղները ներկայացված են եղել միայն մեկ կարգով պարզերի։ Ասվածր, սակայն, չի նշանակում, թե գրաբարում բացառվում էր նաև շնչեղ ձայնեղների՝ որպես ձայնեղների կարգի այլահնչակների, ավելի պարզ՝ հնչյունների գոլությունը։ Իսկ նախագրաբարյան փուլում նրանց հնչույթային կարգավիճակի հարցը մեծապես պայմանավորված է հ.-ե նախալեզվում, հատկապես նրա *ընդհանուր հնդեվրոպական* փուլում (որին հաջորդել է նախալեզվի տրոհումը) այդպիսի հնչույթային կարգ ձանաչելու կամ չձանաչելու հանգամանքով։

Հին հայերենի որևէ փուլում (նախագրաբարյան կամ գրաբարյան) շնչեղ ձայնեղների գոյության ընդունումը հնդեվրոպական լեզվաբանության հա-մար կարևոր նշանակություն ուներ այն առումով, որ հայերենը դառնում էր

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Աղայան Է. Բ.,** նշվ. աշխ., էջ 219:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Отрембский Я.**, По поводу армянского консонантизма, ВЯ, 1961, N 3, с. 44. Յան Оտրեմբսկու վարկածի համաձայն` հայերենի բարբառային շնչեղ ձայնեղները «....նախ ի հայտ են եկել որպես շնչեղ խուլերի համապատասխան ձայնեղներ բառերի որոշակի խմբի հուզաարտահայտչական ձևերում, գլխավորապես՝ բառասկզբում (ph:bh, th:dh, kh:gh) և հետո աստիձանաբար սկսել են տարածվել b, d, g-ի հաշվին» (նույն տեղում, էջ 43-44):

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sե´u **Макаев Э. А.**, ú2վ. ш́2h., t⁄2 28:

շնչեղ ձայնեղների շարք տարբերակող երկրորդ լեզուն՝ հին հնդկերենի հետ միասին, ուստի ավելի համոզիչ էր դառնում հ.-ե. նախալեզվում այդպիսի կարգի վերականգնումը, որի գոյությունը նախորդ դարի երկրորդ կեսին տիպաբանական և կառուցվածքաբանական փաստարկումներով սկսել էին մերժել։ Այդ ընդհանուր միտումից բացի, կային նաև մասնավոր միտումներ, որոնք նկատելի են վերոհիշյալ բանավեձի առանձին մասնակիցների տեսակետներում. նախագրաբարյան (կամ գրաբարյան) փուլում շնչեղ ձայնեղների կարգի տարբերակումը դառնում էր այս կամ այն վարկածի լրացուցիչ կռվան։ Այսպես, նախագրաբարյան հայերենում շնչեղ ձայնեղների տարբերակման դրույթը բուլղարացի գիտնական Վ. Գեորգինի համար դառնում է հիմնական կռվաններից մեկը՝ ասելու, որ «հայոց լեզուն ներկայացնում է փոյուգերենի հետագա զարգացումը կամ ծայրահեղ դեպքում՝ հայերենը և փոյուգերենը մեկ ընդհանուր լեզվի բարբառներ են»¹։

Հ.-ե. նախալեզվի հպականների համակարգը վերականգնելիս, ըստ ամենայնի, հատուկ կարևորություն պիտի տալ տիպաբանական տվյալներին և առաջին հերթին՝ միևնույն լեզվարնտանիքի լեզուներում առկա տվյալներին։ Ըստ այդմ՝ հ.-ե. թե՛ հին լեզուների և թե՛ նորերի գերակշոող մեծամասնությունը տարբերակում է հպականների միայն երկու շարք՝ ձայնեղ/խուլ (b/p, g/k, d/t) տիպի կամ ձայնեղ/շնչեղ խուլ (b/ph, g/kh, d/th) տիպի։ Առաջին տիպին են վերաբերում խեթա-լուվական լեզուները, հին սլավոներենը, հին ռուսերենը, լատիներենը, հին պարսկերենը, գոթերենը, հին անգլերենը, ժամ. ֆրանսերենը, ժամ. ռուսերենը և այլն։ Երկրորդ տիպին է վերաբերում, օրինակ, ժամ. անգլերենը։ Իհարկե, պիտի նկատի ունենալ, որ նշված տիպերին վերաբերող լեզուների հպականների համակարգերը լիովին նույնական չեն։ Օրինակ՝ լատիներենը, գոթերենն ու խեթերենը ունեն գ, որը հնչարտաբերական որակներով մոտ է [kh]-ի, հին անգլերենում ինքնուրույն հնչույթներ են համարվում կրկնակ գրույթներով արտացոլվող pp, bb, gg, քմային g'g', k'k' և միագրույթ քմային g', k'-ն², գոթերենում b, d, g-ն եղել են b (b), ð(d), ʒ(g) շփականների դիրքային տարբերակներ և ոչ թե ինքնուրույն հնչույթներ³ և այլն, բայց այդ ամենն ընդհանուր սկզբունքին չի հակասում։ Միայն հին հնդկերենն է տարբերակել հպականների չորս շարք (p, ph, b, bh), իսկ երեք շարք տարբերակել են հին հայերենը, հին հունարենը և ավեստալի

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St u Смирницкий А. И., Древнеанглийский язык, М., 1955, с. 70-73:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sե u Гухман М. М., Готский язык, М., 1958, с. 60-62:

լեզուն։ Շնչեղների *շ*արքում հայերենի Φ (p')-ի դիմաց հունարենը և ավեստան ունեն F (hմպտս.  $\varphi$  և f), իսկ  $\mathcal{P}$  (k')-ի դիմաց՝ KH ( $\chi$ ). վերջինները հայեոենի շնչեղների հետ ունեն հնչույթային համապատասխանություն, բայց համարժեք չեն հնչյունական (այն է՝ ձայնաբանական-արտաբերական) հատկանիշներով։ Շնչեղ ձայնեղների շարք տարբերակող մեկ (հին հնդկերեն) և շնչեղ խուլերի շարք տարբերակող չորս (հին հնդկերեն, հին հայերեն, հին հունարեն, ավեստա) լեզուների դիմաց իտալյան, գերմանական, սյավոնական, բալթյան, խեթա-լուվական, թոխարական, իրանական, փոլուգական, թրակյան, իլլիրական, վենետական, ալբանական ձյուղերի մի քանի տասնյակի հասնող լեզուներն են, որոնք ունեն հպականների միայն երկու շարք։ Հետևաբար, որքան էլ տեսականորեն չբացառվի քառաշարք համակարգի քայքայման վարկածը (այսինքն՝ ելակետային հնդեվրոպականին մոտ համարվի հնդկականը), այնուամենայնիվ գործնականում ավելի տրամաբանական է (դրա օգտին են վկալում նաև տիպաբանական գուգահեռներր), որ ելակետալին է եղել երկշարք համակարգը, իսկ ձայնեղների և խուլերի շնչեղ կարգերը զարգացել են կամ կոկորդային հնչյունների, մասնավորապես՝ ի-ի ներգործությամբ, կամ էլ դրանք հնչույթային այլ համակարգեր ունեցող ոչ հնդեվրոպական լեզուների հետ խորքային փոխազդեցությունների (= փոխներթափանցումների) արդյունք են և զարգացել են հ.-ե. լեզվական րնդհանրությունից անջատվելուց հետո՝ այդ լեզուների ինքնուրույն պատ*մության ընթացքում*։ Կարծում ենք՝ առավել իրատեսական կլինի հ.-ե. նախալեզվի համար կանխադրել երկու շարքի հպական հնչույթներ՝ յուրաքանչյուրը հնչյունների երկուական կարգերով։ Պայմանականորեն դրանք կարելի է արտահայտել (I) Bh, Gh, Dh և (II) Ph, Kh, Th շարքերի տեսքով։ Շարքերից առաջինը կխորհրդանշի bh/b, gh/g, dh/d ձայնեղների, երկրորդը՝ ph/p, th/t, kh/k խուլերի հնչլունական դասերը, որոնցում համապատասխան շնչեղ և պարզ հնչյունները միևնույն հնչույթի համակցային (комбинаторный) տարբերակներն են։ Հպականների այս դրությունը կանխադրելի է *ընդհանուր ինդեվրոպական* փույի համար<sup>3</sup>։

 $<sup>^{1}</sup>$  Վ. Իվանովը շնչեղ խուլերի առաջացումը բացատրել է հին հայերենում *h*-ի գոյությամբ (տե՛ս **Иванов Вяч. Вс.**, Об исследовании древнеармянской фонологической системы в ее отношении к индоевропейской, ВЯ, 1962, N 1, с. 40):

 $<sup>^2</sup>$  Հին հնդկերենում շնչեղ ձայնեղների առկայությունը ոմանք բացատրել են դրավիդյան լեզուների ազդեցությամբ (դրավիդյան լեզուների հնչյունական համակարգի մասին տե $^{'}$ и **Андронов М. С.**, Дравидийские языки, Языки Азии и Африки, т. II, М., 1978, с. 326-343):

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> О. Ս. Շիրոկովը ևս, քննության հիմք ընդունելով հայերենի և հունարենի հպականների եռաշարք համակարգերը, «ընդհանուր հնդեվրոպական դարաշրջանի համար» հպականների երկու շարք է վերականգնում, սակայն և իչ չնայած «կատկայինների տեսությունից» սահմանազատվելու ձգտումին (հմմտ. «Ըստ երևույթին, ոչ ձայնեղ երրորդ շարքի և հատկապես կատկայնացմամբ-ծեքականությամբ նշույթավորվածության (այսպես կոչված «կատկայինների տեսություն») գոյությունը պնդելու անհրաժեշտություն չկա. այժմ ավելի հավանական է թվում պարզապես նրա հատուկ լարվածությունը, հպման ինտենսիվությունը»։ Տե՛ս Широков О. С.,

Ըստ այդմ՝ հպականների *ընդհանուր հնդեվրոպական լեզու>հայերեն* անցումային համակարգն ունեցել է զարգացման հետևյալ ընթացքը.

Ձայնեղների/(շնչեղ ձայնեղների) կարգ Խուլերի/(շնչեղ խուլերի) կարգ

| $*B^h>p(b)$     | *Ph>u(p), \ph(p')    |
|-----------------|----------------------|
| $*G^h>q(g)$     | $*K^h>l_l(k), p(k')$ |
| $^*D^h>\eta(d)$ | $*T^h>un(t), p(t'):$ |

Հ.-ե. նախալեցվում հպականների երկշարք համակարգ կանխադրող սխեմայի համաձայն ոչ թե տեղի է ունեցել մի հնչույթային շարքից անցում մյուսին, այսինքն՝ «տեղաշարժ», այլ՝ I շարքի դեպքում՝ *շնչեղության հնչյու*նական հատկանիշի չեզոքացում և հնչույթի պարզեցում ձայնեղության տեսքով, իսկ II շարքի դեպքում՝ *խուլերի ձեղքում շնչեղություն/ոչ շնչեղություն* հատկանիշով և երկու ինքնուրույն հնչույթային կարգերի առաջացում։ Այդպիսով, ինչպես «բերել», «եղբայր» նշանակությամբ բառերի հ.-ե. նախաձևերում ավանդական հնդեվրոպաբանության կողմից վերականգնվող \*bh հնչույթի համար (հմմտ. \*bher-, \*bhrā'ter), այնպես էլ «ուժ», «խմում է» նշանակությամբ բառերի նախաձևերում վերականգնվող \*b-ի համար (հմմտ. \*belo-, \*pibeti) հավասարապես կառաջարկվի հնչուլթային \*B<sup>h</sup>- կաղապարր (հմմտ. \*Bher-, \*Bhrater, \*Bhelo-, \*piBheti)։ Նշվածներից, օրինակ, \*Bher-ը հայերենում տվել է *բեր*-(ել), իսկ սանսկրիտում՝ *bhar*- «բեր-(ել)». հմմտ. նաև՝ udhumu barāmi, hnılı. φέρω, jum. ferō, qnp. baira, hlı. hnj. biur, hlı. ujud. берж «բերում եմ»։ Այդպես նաև՝ \*Phed-/\*Phod-> հետ-ը, ոտը. հմմտ. նաև՝ սնսկ. pad-, jwun. pēs, ped-is, hnιu. πύς, ποδ-ός, qnp. fōtus, hu. huj. fet,- \* $K^h$ er-(wylup. \*ker-)> ptp-(tul), ptp-δ-tul, \* $K^h$ uku->կ\nι (hulun, u\tiu\ti), k\(\bar{o}ka-, hnı\ti, κ\(\dec{o}κκυξ, -υγος, լшտ. cucūlus, nu. кукушка) և шյն։ Կшրծում ենք հоգուտ шиվшծի են վկшյում նաև p/ph, t/th տիպի հնչուլթային (սկզբնապես՝ հնչյունական) հերթագայությունները (հմմտ. պտոյտ /ptoyt/ «շրջան, դառնալը» - *փ*աթաթեմ /phathathem/ «ոլորելը», - տարրա /tarra/ «մանուկ, երեխա»-թոռն /torn/, տիգ /tig/ «ձեռը, արմունկ»-թեկն /thekn/ թիկան-ի սեռ. հլ. «ուս, ձեռը» և այլն)։ Իհարկե, նշված օրինակները վերաբերում են ակնառու դեպքերին։ Որոշակի դժվարություն կներկայացնի այնպիսի դեպքերի բացատրությունը, երբ առկա է, օրինակ,  $*K^h$ >իլ.u (s) տիպի անցում (հմմտ.  $*K^h$ erd-/ $*K^h$ rd->սիրտ)։ Պիտի նկատի ունենալ, որ հնչլունական (ավելի Ճիշտ՝ հնչուլթային) համապատասխանությունների ամբողջությունը, որը հաստատել են հնդեվրոպական ավանդական

Общеиндоевропейский и армянский консонантизм, Միջազգային հայերենագիտական գիտաժողով, Երևան, էջ 130)՝ նրա հայեցակարգի մոտիվացիան շոշափելիորեն մոտ է այդ տեսությանը, 2) նրա սխեմայում չնշույթավորվածների շարքը ներկայացված է երկու կարգով, որոնք եղել են միևնույն հնչույթի «դիրքային տարբերակներ» և միասնաբար հակադրվել են նշույթավորված պակասավոր շարքին ( $\pi$ ),  $\tau$ ,  $\kappa$ ,  $\kappa$ ,  $\mu$ ), բայց ըստ ներկայացված սխեմայի՝ այդ տարբերակներն ավելի շուտ միևնույն շարքի կրկնության, քան թե համակցային տարբերակների տպավորություն են գործում (հմմտ. նույն տեղում):

կամ ոչ ավանդական (օրինակ՝ «կատկայինների») տեսությունները, անցել է տասնամյակների, մի քանիսը՝ ավելի քան հարյուրամյա փորձաշրջան՝ հաստատվելով կամ մերժվելով այդ ընթացքում։ Ու չնայած դրան՝ շատ հարցեր այսօր էլ մնում են վիձելի։ Հ.-ե. հպականների՝ մեր կողմից առաջարկվող վարկածով, կարծում ենք, ավելի պարց լուծում է ստանում, այսպես կոչված, щициишипр (дефектный) *эшрр* hшрдр. *шр hшрдшпрпир щшрдшцьи հանվում է ընդհանուր հնդեվրոպական փույի համար*, որովհետև հպականների ինչպես երկշարք, այնպես էլ եռաշարք և քառաշարք համակարգերը ծագել են *ընդհանուր հնդեվրոպականի՝* շնչեղության *հնչյունաբանական* հատկանիշով բնութագրվող երկշարք համակարգից։ Այն նշանակություն կարող է ստանալ միայն հնդեվրոպական առաջին բարբառների ձևավորման, այսինքն՝ *հետրնդհանուրհնդեվրոպական* փույի համար, երբ բարբառներից լուրաքանչյուրի հնչուլթային համակարգն սկսում էր փոփոխվել նոր իրավիձակին համապատասխան։ Այդ առումով առանձնահատուկ կարևորություն պիտի տալ Գրասմանի և Բարթոլոմեի օրենքներին, որոնք բացատրում են հնդիրանական լեզուներում (առաջինը՝ նաև հունարենում) արմատի կազմում շնչեղ և պարց հաականների բաշխվածության պատձառները:

Շնչեղության հնչյունաբանական հատկանիշը, լինելով ընդհանուր հնդեվրոպականի հպականների բնութագրական գծերից, միաժամանակ կարող է լինել հ.-ե. նախահայրենիքի տեղադրության հարցի որոշման կովաններից մեկը հօգուտ ասիական տարածաշրջանի, որովհետև միայն այդ շրջանի լեզուներում է շնչեղությունը պահպանվել իբրև հնչույթաբանական հատկանիշ։ Այս փաստարկի նշանակությունն ավելի կկարևորվի, եթե նկատի ունենանք հ.-ե. լեզուները *կենտում* և *սատըմ* խմբերի բաժանելու, ըստ էության, քննություն չբռնած դրույթի խիստ պայմանականությունը։ Զուգադրական ուսումնասիրությունները պարզել են, որ *կենտում* լեզու համարվող հին հունարենը ինչպես հնչույթաբանական, այնպես էլ քերականական հատկանիշներով ավելի շատ ծագումնաբանական ընդհանրություններ է ի հայտ բերում *սատըմ* լեզուներ հայերենի և հին հնդկերենի, քան *կենտում* խմբի մեջ դասվող լեզուների հետ¹։ Հետևաբար հ.-ե. լեզվատարածքի բարբառային տրոհման դեպքում հունարենը կներառվի Հնդկաստանից մինչև հարավային Եվրոպա ընկած տարածույթում։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս Джаукян Г. Б., Сравнительная грамматика...., с. 201-205: Այս առնչությամբ Վ. Գեոր-գիևը մասնավորապես գրում է. «Լեզուները centum և satəm խմբերի բաժանելու մասին տեսությունը խանգարել է հնդեվրոպական լեզուների միջև ցեղակցային հարաբերությունների, հատկապես գերմանական լեզուների հետ բայթո-սյավոնական խմբի, *ինչպես նաև հայերենի* 

<sup>(</sup>ррш\u00e4рь\u00e4\u00e4) и h\u00e4п\u00e4ри\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u00e4\u0

## V. Z. Petrosyan – The Indo-European and Armenian Systems of Plosive Consonants

By the middle of the 20<sup>th</sup> century in the Indo-European comparative linguistics the four-column system of the plosive consonants proposed by young grammarians, which was mostly restored according to Indo-European-Greek-Latin language material, had dominated. The detection of new languages (Tocharian, Hittite-Luvian and so on) on the one hand, and the use of typological and structural methods in comparative studies on the other, gave rise to doubts among the scientists on the reliability of four-column system. Of the numerous proposals of conceptual innovation and integrity the version of "the theory of velars" suggested by T. Gamkrelidze and V. Ivanov was notable. We think, however, that this version was not free from the one-sidedness of its predecessors.

According to the view proposed in this article: 1) when restoring the initial forms, the facts of all languages should be considered equally; 2) the system that is being restored should be as simple as possible and allow them to explain the transition from it to the systems having phonological characteristics of aspiration the same way as the systems without this feature; 3) the presence of features not peculiar to Indo-European language systems in Indo-European languages should rather be considered features obtained in the independent history of those languages and not features acquired in general Indo-European phase, even if these features are characteristic to not one but several languages. Accordingly, the following system of transition of plosives from general Indo-European > Armenian is proposed:

Category of voiceless/aspirated voiceless

| *B <sup>h</sup> >p(b) | $*P^h>u_1(p), \psi(p')$ |
|-----------------------|-------------------------|
| $*G_p > d(a)$         | $*K^h>l_1(k), p(k')$    |
| $*D^h > \eta(d)$      | $*T^h>un(t), p(t').$    |

Category of voiced/aspirated voiced

This system, although less specified of the plosives compared with the ones that have been suggested so far, has a higher degree of probability>

## К ВОПРОСУ О НАЧАЛЕ ФОРМИРОВАНИЯ ШКОЛ В КУЛЬТУРЕ ХАЧКАРОВ. ХАЧКАРЫ АРИНДЖА КОНЦА XII – НАЧАЛА XIII ВЕКОВ

**Ключевые слова** – археология, хачкар, композиция, культура хачкаров, формирование школы, средневековье, Ариндж, Котайк, Армения

Затронутая в статье тема формирования хачкарных школ на рубеже XII — XIII вв. касается такого малоизученного аспекта в культуре хачкаров, как определение и выделение характерных признаков нового регионального стиля Котайка, который частично определяет художественный стиль хачкарной школы Арагацотна и Котайка. Известно, что структура и орнамент рельефных композиций на плите зависят от времени возведения хачкаров Воднако, помимо общих закономерностей построения хачкарных композиций, определенных Г. Петросяном, начиная со второй половины XII в. в структуре и орнаменте хачкаров проявляются и отличия регионального порядка В структуре хачкаров связан с общими изменениями регионального порядка в культуре хачкаров связан с общими изменениями в развитии культуры и искусства Армении развитого средневековья, которые определяются изменениями социального и политического характера.

С точки зрения изучения процессов формирования регионального художественного стиля хачкаров Котайка, аринджское кладбище является интересным объектом исследования. В Ариндже на сравнительно небольшом участке, среди хачкаров различных времен, сохранилась группа хачкаров конца XII – начала XIII вв., которые являются характерными, а иногда и лучшими образцами этого региона. Целью нашей статьи является путем анализа этих хачкаров представить наиболее характерный для Котайка тип хачкарной композиции этого периода, определив типичные структуры и орнаментальные мотивы.

Историческая часть кладбища села Ариндж является интересным и уникальным памятником средневековой Армении в пределах современного города Еревана, где на небольшой территории, вокруг развалин церкви XIII в. сохранилось около 180 хачкаров разных веков. Церковь на холме представляет собой разрушенное до основания сооружение, от которого вниз к северному входу со стороны бывшего села Ариндж простирается историческая часть кладбища. С 1950 по 1981 гг. на кладбище проводились восстановительные работы, в результате которых часть хачкаров была восстановлена на своем первоначальном месте, а другая укреплена на существующих свободных постаментах. Некоторые хач-

¹ **Պետրոսյան Հ**., Խաչքար. ծագումը, գործառույթը, պատկերագրությունը, իմաստաբանությունը, Երևան, 2008, էջ 99-222:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Там же, с. 132.

кары датированы и, судя по датам на хачкарах, аринждское кладбище функционировало с конца XII по XVII века без существенных перерывов во времени<sup>1</sup>. Именно по этой причине в композициях на хачкарах Аринджа особо хорошо заметны процессы развития структуры и орнаментики. По месту нахождения этих хачкаров с характерной и хорошо узнаваемой композицией, мы условно назвали этот тип композиции «аринджским». Однако кроме хачкаров установленных на аринджском кладбище, к хачкарам «аринджского» типа относятся и некоторые хачкары в Аване, Дзагаванке, Камарисе, а также единичные хачкары этого же периода в Егварде и Ошакане. Композиция «аринджского» типа, выделенная на примере аринджских хачкаров, является одной из нескольких характерных композиций хачкаров Котайка, а процесс ее формирования с конца XII в. протекал параллельно с аналогичным процессом на хачкарах Арагацотна<sup>2</sup>.

Формирование композиции «аринджского» типа хорошо представлено на хачкарах конца XII – начала XIII вв., установленных в восточной части кладбища, у северного входа. Анализируя и систематизируя хачкары с композицией «аринджского» типа, мы выделили несколько подтипов, которые характеризуют и определяют направления в развитии этого композиционного типа.

Характерным элементом композиций *первого подтипа* (1) является конструкция креста с пальметтой, опирающаяся на сдвоенные взаимопересекающиеся арки (фото 1-4). Хачкары этого подтипа имеют, как правило, плиту из красного туфа<sup>3</sup> с достаточно глубоким хораном (около 4 см.). В композиции этих хачкаров в центре хорана виден пропорциональный крест со слегка расширяющимися к концам крыльями, которые заканчиваются парами тройных петель. Внизу, по обе стороны от креста до перекрестья, прямыми линиями поднимаются остроконечные листья пальметты. Крест с пальметтой опирается на орнамент из сдвоенных перекрещивающихся арок, выполненных полуваликом. Плетеный орнаментальный пояс в композиции (ширина 18 см.), опоясывая хачкарную плиту с трех сторон, не выделяя карниза, немного выступая над поверхностью хачкарной плиты.

По углам хорана, в этом подтипе изображены ветви с плодами граната, а иногда граната вместе с гроздьями винограда (фото 1, 2, 3, 4). На одном из хачкаров между двумя крестами видна целая гирлянда из четырех гранатов (фото 4). Натуралистическое изображение плодов граната и винограда, которое в целом характерно именно для хачкаров конца XII — начала XIII вв., встречается на многих хачкарах с композицией «аринджского» типа.

Архитектурный комплекс родового захоронения или «семейное кладбище» (фото 1) с четырьмя хачкарами вышеописанного первого подтипа расположен в пяти-шести метрах западнее северного входа на аринджское кладбище. Эти комплексы типичны для Котайка и Арагацотна. Этот комплекс по своему типу схож с «семейным кладбищем» в Егварде (1160 г.), где четыре треугольных в сечении надгробия расположены перед четырьмя хачкарами на едином высоком постаменте.

Хачкары «семейного кладбища» в Ариндже в отличие от егвардских, установлены на двух высоких постаментах с парными хачкарами на каждом. Перед пос-

<sup>2</sup> **Вартанесова Т**., О группе хачкаров из Арагацотна-Котайка, ባቡՀ, 2006, թիվ 3, էջ 181-199.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Здесь нет датированных хачкаров XIV в.

 $<sup>^3</sup>$  Разметы хачкаров этого типа в среднем: высота около 130 см., ширина - 70-86 см., толщина плиты – 27-23 см.

таментами – по два треугольных в сечении надгробия, и в целом, они образуют тот же непрерывный ряд надгробий перед четырьмя хачкарами, как и в Егварде. Хачкары Аринджа восстановлены на постаменты в наши дни, но судя по типу хачкарных композиций и по структуре монумента, они установлены на своем месте.

Композиции первого подтипа датируются по большому хачкару из красного туфа на постаменте у северного входа на кладбище (фото 4). Плита этого хачкара сломана чуть выше основания, и затем восстановлена на прежнем месте. В нижней части хачкарной плиты на свободном поле имеется надпись, датированная 1181 годом<sup>1</sup>.

Это самый ранний датированный хачкар на аринджском кладбище. Своеобразием композиции этого хачкара является то, что основная структура креста здесь повторяется дважды, с небольшим наложением конструкций от двух крестов друг на друга, что и определяет нестандартную ширину этого хачкара<sup>2</sup>. Хачкарная композиция внизу плиты завершается характерными вытянутыми сдвоенными арками, ниже которых, на свободном поле, вырезана указанная надпись. Боковой орнаментальный пояс спускается по краю плиты до окончания надписи, в результате чего композиция чуть смещается к верху хачкара. Такое расположение на плите, даже при отсутствии надписи, встречается и на некоторых других хачкарах<sup>3</sup>, которые мы отнесли ко второму подтипу.

Второй подтип (2) хачкарной композиции «аринджского» типа (фото 5), повторяет структуру первого, однако в композиции второго подтипа нет конструкции из сдвоенных арок внизу хорана, а это место занимает нижняя часть листьев пальметты, соединенная под крестом, ниже которой на хачкарной плите пустое место. Форма пальметты и растительный мотив у вершины креста в композиции второго подтипа при аналогичной структуре композиции имеет другие, более округлые формы. Похоже, что обе композиции выполнялись на плите по одному и тому же расчету и если сдвоенные арки не изображались, то нижняя часть плиты оствалась пустой.

Боковой орнаментальный пояс хачкаров второго подтипа уже, чем у предыдущих, но орнамент над крестом отличается от орнамента боковой части, выделяя таким образом еще не сформировавшийся карниз. В целом, композиции *первого и второго подтипов* имеют один и тот же орнаментальный ряд в рамках идентичной структуры.

Прежде чем перейти к анализу хачкарных композиций третьего подтипа, хочется остановиться на вопросе о технике выполнения рельефа на хачкарной плите, так как принцип построения изображения на хачкарах конца XII — начала XIII вв. в Ариндже является одним из характерных признаков всей второй группы.

В рельефе аринджских хачкаров используется «низкий» орнамент, но глубина его различна. Основной объем изображения на плите получается одновременным глубоким удалением поверхности камня вокруг основных элементов ком-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Надпись гласит: «В лето 630 (1181 г.). Это покой священника Григора, молим помяните, Господа ради, писчий Саркаваг» (**Կարախանյան Գ.,** Դիտողություններ 12-րդ դարի երկու հուշարձան-կոթողի մասին, ՊԲՀ, 1975, թիվ 4, էջ 125-128).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Высота хачкара – 1,74 м., ширина – 1,15 м. (обычно около 87 см.), толщина плиты – 0,28 м.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Пետրпијшն Հ**., указ. соч., с. 137.

позиции, где глубина фона около 4 см., в то время как орнамент на листьях пальметты, к примеру, выполнен неглубоким одинарным или двойным полуваликом высотой не более 0,5 см., а иногда он просто процарапан<sup>1</sup>. Подобный принцип резьбы характерен для композиций ранних хачкаров (IX-X вв.), где фон убирался вокруг объемов креста и пальметты, а по краю плиты оставлялся узкий бортик камня. Судя по характеру хачкарных композиций в Ариндже новый «аринждский» тип формируется на основе архаичных композиций конструктивного стиля, где формы основных элементов просты и не связаны между собой орнаментом, а размещены в рамках одного композиционного поля. Декоративные мотивы котайкских хачкаров архаичны и появляются с конца XII в. в виде неглубокого и несмелого орнамента. На хачкарах Котайка нет следов композиций XI в. К примеру, здесь нет традиции изображения горизонтальной части анийской пальметты, которая так характерна в этот периода для художественного стиля Арагацотна.

Конструктивный стиль аринджских композиций особенно хорошо проявлен в хачкарах *третьего подтипа* (3), особенностью которых является парное изображение птиц на карнизе (фото 6, 7, 8, 9, 10). Хачкары этого подтипа выглядят достаточно архаично и часто их изображения не совсем пропорциональны. Похоже, что местонахождение креста, пальметты, ветвей и плодов на плите определялось на глаз (как и на многих раниих хачкарах), а мастер корректировал композицию по мере ее выполнения. Рельеф выполнен крупными формами без плетеного орнамента. Глубокий фон хорана на хачкарах удален по форме прямоугольника до горизонтальных крыльев креста, а ниже перекрестья он сужается, спускаясь к основанию креста. В пропорциональном соотношении горизонтальные крылья креста в композиции этого подтипа почти в полтора раза короче вертикальных<sup>2</sup>.

Крест в хоране этих хачкаров часто украшен «стразами», которые олицетворяют драгоценные украшения креста<sup>3</sup>. Кроме «страз», некоторые хачкары имеют в хоране изображение «сияющего креста»<sup>4</sup>. Мотив «сияния» на хачкаре выражается мелкими горизонтальными бороздками на кресте (возможно, они передают структуру золота).

Листья пальметты в нижней части плиты изображены линиями неглубокого рельефа, а вверху, по углам хорана, видны сегменты трилистника, с которых к центру креста спускаются гроздья винограда. Они не соединены с вершиной креста. Третий подтип аринджских хачкаров возвращает нас к ранним хачкарам, где растительный мотив — пальмовые ветви или плоды винограда, позже граната также не связан с вершиной креста, а располагаясь в межкрестии, спускается или поднимается к центру креста из углов композиции. В аринджских композициях этого подтипа изображен только виноград. Традиция изображения расти-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Следует отметить, что для хачкаров с художественным стилем Арагацотна характена одинаковая глубина резьбы в рельефе хорана и пальметты.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Пետրпијши 2**., указ. соч., с. 136.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Там же, с. 33.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> **Պետրոսյան Հ.,** Լույսը և ոսկին Գրիգոր Լուսավորչի տեսիլքում // Հին Հայաստանի ոսկին, Երևան, 1997, էջ 26-28; *он же,* Ոսկին Հայ միջնադարյան աշխարհընկալման համակարգում, Հին Հայաստանի ոսկին, Երևան, 2007, էջ 64-65:

тельного мотива по углам композиции восходит к раннехристианской крестной композиции равноконечного креста в медальоне, которая встречается и в орнаментальном поясе аринджских хачкаров XIII в. (фото 7).

Боковой орнаментальный пояс на хачкарах третьего подтипа состоит из четырех квадратов с каждой стороны, где в каждом квадрате изображен равноконечный крест с небольшими шишками на концах крыльев креста (фото 7, 8, 10). Эти изображения равноконечных крестов строятся по принципу глубокого рельефа в хоране.

Парное изображение птиц, которое является характерным для этого подтипа, обычно встречается на карнизе (фото 7, 8, 9), но есть хачкары, где птицы встречаются и в хоране на вертикальной оси креста (фото 6) и на боковом орнаментальном поясе (фото 10). Птицы на карнизе расположены симметрично, по обе стороны логического центра, головами друг к другу, т. е. в геральдической постановке по обе стороны какого-либо мелкого символического изображения.

Карнизы на хачкарах этого подтипа являются некоторым промежуточным вариантом между цельным орнаментальным поясом хачкаров первого и второго подтипов и ярко выраженным выступающим вперед карнизом, который характерен для хачкаров этот же периода в Егварде и Аштараке. В Ариндже карнизы, напоминающие егвардские, встречаются на некоторых хачкарах следующего четвертого подтипа (фото 11, 12, 13).

Как обитатели неба птицы олицетворяют души умерших. Фигурки птиц на карнизах, как правило, выполнены схематично, а оперение их процарапано. Форма туловища представляет собой полумесяц, который расширяется от маленькой головы к двум ножкам и опять сужается к хвосту. Птицы, в основном, расположены в горизонтальном виде, голова, туловище и хвост находятся на одной линии. Однако встречаются и исключения.

Один из хачкаров имеет на карнизе нестандартное, натуралистичное изображение птиц, которые расположены вертикально по обе стороны от небольшого креста (фото 9). Карниз имеет форму трапеции и его высота составляет почти ¼ от общей высоты хачкара. Нестандартные размеры и трапециевидная форма карниза обусловлена вертикальным положением птиц (в полный рост). Изображения этих птиц различны. Так, северная птица проработана более тщательно и ее крылья чуть раскрыты, а фигура в южной части более обобщена и здесь только обозначен хвост. Эта композиция единична и больше не встречается среди хачкаров изучаемого региона. Хачкар установлен на кубическом постаменте, а его резная композиция относится ко второму описанному выше подтипу.

Датированных хачкаров с изображением птиц на карнизе в Ариндже нет, но на кладбище в Аване сохранился хачкар 1204 г. (фото 10), с изображением двух птиц на карнизе. Композиция в хоране этого аванского хачкара относится к обозначенному нами третьему подтипу. Внизу хачкарной плиты под рядом шишек на свободном месте, видна надпись с датой 1204 г. На боковом орнаментальном поясе хачкара изображена вторая пара птиц. Фигурки птиц развернуты вертикально так, что упираются ножками в бок рамки. Изображения частично выветрились, но у головы видны бороздки оперения, обозначен клюв и глаза этих птиц.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Пետրոսյան Հ**., указ. соч., с. 297.

Изображения птиц на карнизе этого хачкара из Авана сделаны тщательнее, чем на других подобных хачкарах в Ариндже. Здесь у птиц выделены крылья и хвост, показано их оперение, обозначены глаза и клюв. Между ними изображено колесо со ступицами, к которому они склонили головы. В клюве у каждой птицы видна виноградинка. По обе стороны от колеса симметричными радиальными лучами расходится волнообразный орнамент (возможно, символизирующий вращение этого колеса).

Обобщая стиль композиций конца XII – начала XIII вв. третьего подтипа, можно сказать, что для этих аринджских хачкаров характерны крупные, цельные формы отдельных элементов орнамента, которые собраны на плите в рамках одной художественной композиции. Здесь почти нет плетеных мотивов, но на карнизе часто встречаются изображения птиц. Растительный мотив над перекрестием с плодами винограда (гранат здесь не встречается) расположен по углам хорана и не имеет связи с вершиной креста.

Композиции *четвертого подтипа* (4) «аринджского» типа формируются на основе совмещения композиций первых двух подтипов. Вся эта группа состоит из семи цельных хачкаров и нескольких фрагментов (фото 11, 12, 13). Рельеф композиции на этих хачкарах представляет собой непрерывно бегущую линию, которая по ходу образует петли, создает крест, ветви с плодами, листья пальметты.

Все хачкары этого подтипа расположены в старой части кладбища на расстоянии нескольких метров друг от друга. Похоже, что они принадлежат различным мастерам, т. к. изобразительный ряд этих хачкаров отличается друг от друга. Хачкары не датированы, но их кубические постаменты перед которыми расположены треугольные в сечении надгробия, позволяют датировать эти хачкары концом XII — началом XIII вв. Композиции некоторых хачкаров не закончены (фото 11, 12), так к примеру на одном из них не завершена верхняя часть композиции (фото 11), в то время как на другом — нижняя (фото 12). Интересен тот факт, что наибольшее количество установленных на кладбище хачкаров с не завершенной на плите композицией, относится именно к этому типу. (Возможно, что это было связано со временем их создания, когда какие-то события резко прервали работу мастера или мастеров).

На незавершенных хачкарах этого четвертого подтипа, хорошо виден новый принцип удаления фона, характерный для этих композиций. Фон в композиции первых трех подтипов удалялся глубоко и одновременно между пальметтой и боковым орнаментальным поясом во всем хоране, а здесь полоса глубокого фона выделяет только объем креста, а далее мастер переходит к орнаментальной резьбе мелких плетеных мотивов, которые покрывают лицевую поверхность хачкара (фото 13). Из-за изменения принципов построения изображения листья пальметты в хачкарных композициях четвертого подтипа получили круглую форму, которая единым поясом охватывает крест и спускается под стилобат. На некоторых хачкарах здесь нижней части хорана встречается поперечная узкая полоса орнамента (фото 13), характерная и для композиций первого подтипа (фото 2, 3).

Карниз на хачкарах *четвертого подтипа* состоит из нескольких орнаментальных поясов один из которых, как правило, имеет мотив с изображением мелких плодов граната в сочетании с перевернутыми сдвоенными арочками

(фото 11, 12). Вторая полоса часто имеет мелкий плетеный орнамент.

Как мы отметили выше, среди хачкаров этого подтипа нет датированных хачкаров, но исходя из структуры их композиций и техники выполнения орнамента, эти хачкары принадлежат к первой половине XIII в.

Все хачкары с композициями вышеописанных четырех подтипов имеют схожие структуры и орнаментальные мотивы, но для каждого подтипа характерно определенное сочетание декора. Так, карниз с парным изображением птиц обычно сочетается с мотивом равноконечных крестов на боковом орнаментальном поясе (фото 7, 8, 10), а композиции первого подтипа имеют прямые заостренные кверху листья пальметты, не соединенные между собой, которые опираются на орнаментальную конструкцию сдвоенных вытянутых арок (фото 2, 3). Примечательно, что многие хачкары «аринджского» типа конца XII — начала XIII вв. имеют в композиции сочетания характерных элементов различных подтипов. Они являются показателем того, что выделенные нами подтипы достаточно условны, и в целом демонстрируют единный процесс развития хачкаров с композицией «аринджского» типа в период ее формирования.

#### Список иллюстраций.

- 1. Родовое захоронение конца XII начала XIII вв. Ариндж
- 2. Տապանաբակ XII դ. վերջ XIII դ. սկիզբ, Առինջ Graveyard late XII early XIII century. Arinj
- 3. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж №шұршр, XII դ. վեрү – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar lateXII – early XIII century. Arinj
- 4. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խաչքար, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ
- 5. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խшչքшր, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խшұршр, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Кhachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 7. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж I∿шչршр, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խաչքար, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Кhachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 9. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խшչքшր, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 10. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж

- Խաչքար, XII դ. XIII դ. Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 11. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խաչքար, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 12. Хачкар 1204 г. Аван Խաչքար, 1204 , Ավան Khachkar 1204. Avan
- 13. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խաչքար, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj
- 14. Хачкар конца XII начала XIII вв. Ариндж Խաչքար, XII դ. վերջ – XIII դ. սկիզբ, Առինջ Khachkar late XII – early XIII century. Arinj







Фото 1.

Фото 2.

Фото 3.







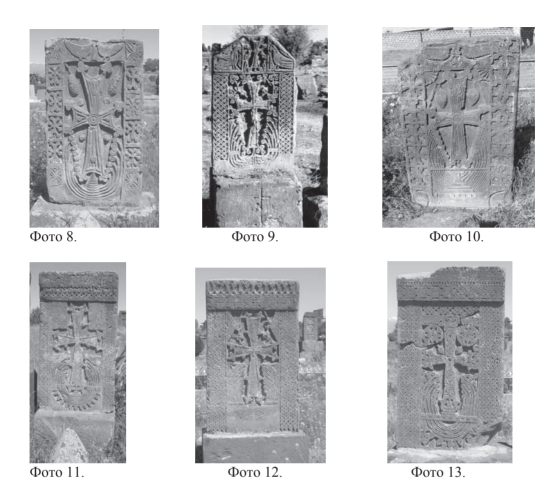


Фото 4.

Фото 5.

Фото 6.

Фото 7.



Tatyana Vardanesova – On Issue of the Beginning of Formation of the Khachkar School. The Khachkars of Arinj of Late XII – Early XIII Century

The article covers a period of formation of the khachkar school in Kotayq. On a case of a group of khachkars found in the historical cemetery of Arinj and dated late XII - early XIII century the article investigates into issues on khachkar composition patterns knows as best specimens of the region. Depending on the style of their composition the studied khachkars were divided into four groups this predetermining the conditional "style of Arinj". To some extent, the article considers also the technique and decorative peculiarities of the khachkar composition which underlain each of the four noted groups. This allowed identifying the undated khachkars.

### ԿԵՐԵՆԸ ՔԱՂԱՔԱԿՐԹՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ԽԱՉՄԵՐՈՒԿՈՒՄ Մ.Թ.Ա. I ՀԱԶԱՐԱՄՅԱԿԻ ԵՐԿՐՈՐԴ ՔԱՌՈՐԴՈՒՄ<sup>1</sup>

**Բանալի բառեր –** Կերեն, Սյունիք, Իրան, Ուրարտու, խեցեղեն, կեռնոս, ծորակ

Մ.թ.ա. I հազ առաջին կեսը շրջադարձային եղավ ողջ Հայկական լեռն-աշխարհի համար՝ պայմանավորված Վանի թագավորության առաջացմամբ, հզորացմամբ և անկմամբ։ Վանի թագավորության մշակույթը ներթափանցեց նվաձված տարածաշրջանների կյանքի բոլոր ոլորտները՝ իր կնիքը թողնելով մշակութային նոր իրողությունների ձևավորման վրա։

### Ուրարտական ներթափանցումները Սյունիք

Սյունիքում ուրարտական ներկայության մասին են վկայում Եղեգնաձորում հայտնաբերված դամբարանի պեղումների նյութերը, այդ թվում՝ զենքի և սպառազինության նմուշները, գոտիները, պերձանքի առարկաները, Մա-լիշկայից հայտնաբերված բրոնզե գոտին², ինչպես նաև Գետափ-1 բիայնական ամրոցը³։ Դրա վերաբերյալ որոշ տեղեկություններ կան նաև սեպագիր արձանագրություններում (Օձասար, Արևիս, Թանահատ)⁴։

Օձասարի արձանագրությունում վկայված Վանի թագավորության ուժերի առաջին ներթափանցումն Արաքսի ձախ ափ տեղի է ունեցել դեռնս մ.թ.ա. IX դ. վերջին տասնամյակներում և պետք է կապվի Իշպուինե և Մենուա թագավորների անունների հետ⁵։ Մենուայի օրոք ուրարտացիների՝ Արաքսի ձախ կողմ անցնելը չէր բացառում դեռնս Բ. Պիոտրովսկին⁰։

Մակայն հարավային Սյունիքի և Արցախի ուղղությամբ ուրարտական ներթափանցման մասին մեր գիտելիքները խիստ սահմանափակ են։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Այս աշխատանքը կատարված է «Պատմական Սյունիքը բրոնզի և երկաթի դարերում (ըստ նորագույն հնագիտական տվյալների)» 13-6A395 թեմայի շրջանակում։

² Sե՛u **Есаян С. А.,** Урартский пояс из Малишки, L²Q, 1977, ррц 4, to 96-97; **Есаян С. А., Хнкикян О. С.,** Находки биайнских изделий в Ехегнадзоре, «Ришрър Եрևшир Հшишишишир» (шјиптhեши ԲԵՀ) 1990, ррц 3, to 34-38; **Esayan S.**, Gulterbleche der alteren Eizenzeit in Armenien «Beitrage zur Allgemeinen und Vergleichenden Archaologie», 1984, B. 6. Munchen 1985, S. 126-127; **Xnkikyan O.,** Syuniq during Bronze and Iron Ages, Barrington, 2002, pp. 93-95:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sh'u **Melkonyan H., Karapetyan I., Yengibaryan N.,** The Excavations of newly found Urartian fortress in Getap, Aramazd, vol. V, is. 2, Yerevan, 2010, pp. 92-93, 95:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Կարագեոզեան Յ.**, Նախիջեւանի տարածքը ըստ սեպագիր աղբիւրների, «Հուշարձան Դ-Ե,» Երևան, 2008, էջ 55; **Арутюнян Н. В.**, Топономика Урарту, Ереван, 1985, с. 92, 126, 236:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե՛ս **Կարագեոզեան Յ.**, նշվ. աշխ., էջ 55:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> St' и **Пиотровский Б. Б.,** Ванское царство, М., 1959, с. 64:

Ըստ Հ. Կարագյոզյանի՝ Սյունիքի և Արցախի բազմաթիվ տեղանուններ (Գորիս, Հոչանց, Բերձոր, Աղահեձք, Ջերմաջուր և այլն) հիշատակվում են ուրարտական տերության տարբեր հատվածներում հայտնաբերված արձանագրություններում<sup>1</sup>:

Ուրարտական մշակութային ավանդույթների՝ դեպի Հարավային Սյունիք ներթափանցման հարցը քննարկելիս հարկ է դիտարկել Սյունիքի մարզի Կապանի տարածաշրջանի Սզնակ գյուղում գտնված և Գորիսի թանգարանում պահվող առյուծի արձանիկը, որը, լինելով տեղական արտադրության, ունի բազմաթիվ զուգահեռներ զուտ ուրարտական հուշարձաններում (Թոփրակ-կալե, Տուշպա, Էրեբունի, Թեյշեբաինի, Նոր Արեշ)²։ Ուրարտական ազդեցության կնիք (հատույթում եռանկյունաձև շուրթը) կրում է նաև Կապանի տարածաշրջանի Շահումյանի բնակատեղիից գտնված թասր³։

Արցախի տարածքում ուրարտական մշակույթի առաջին վկայություններից է 1994 թ. ԼՂՀ Գարեգին (նախկին Ֆիզուլի) քաղաքից ոչ հեռու՝ Միրզաջանլի գյուղի մոտակայքում՝ անտիկ դամբանադաշտի տարածքում, հայտնաբերված ուրարտական խեցեղենը⁴։

Բնական է, որ նշված տվյալները ամեննին էլ չեն բացահայտում, թե ինչ չափով է ուրարտական մշակույթը ներթափանցել Հարավային Սյունիք և ինչ հետք է թողել։ Նշված բացը որոշակիորեն լրացնում են ԼՂՀ Քաշաթաղի շրջանի Կովսականի ենթաշրջանի Կերեն գյուղում գտնված դամբանադաշտի պեղումները, որն իրականացնում է ՀՀ մշակույթի նախարարության պատմամշակութային ժառանգության գ/հ կենտրոնը։

# Կերենի հնավայրը

Կերենի հնավայրերի համակարգը տեղադրված է ԼՂՀ Քաշաթաղի շրջանի Կովսականի ենթաշրջանում՝ համանուն գյուղի տարածքում՝ ՀՀ Կապան մարզկենտրոնից 12 կմ հարավ-արևելք։ Առ այսօր Կերենի տարածքում հաստատագրված է հինգ դամբանադաշտ։ Բացի դրանից, այստեղ պահպանվել են երկու հին բնակատեղիի ավերակներ։ Եվս մեկ բնակավայր և դամբանա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Կարագեոզեան Յ.**, Սեպագիր տեղանուններ Այրարատում և հարակից նահանգներում, Երևան, 1998, էջ 110, 124, 135, 143, 147, 152, 170, 184, 189, 190, 253, ինչպես նաև **Арутюнян Н. В.**, նշվ. աշխ., էջ 89-92, 126, 236, 252:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St u **Есаян C. А., Шагинян А. И.**, Археологические находки в Зангезуре, Советская археология (далее – CA) 1962, N 3, c. 205-206:

 $<sup>^3</sup>$  Տե՛ս **Аветисян Г. Г.,** Биайнская керамика из памятников Араратской долины, Ереван, 1992, таб. L,XV (9): Կապանի Շահումյանի բնակատեղին և դամբանադաշտը 2012 թ. ուսումնասիրել է ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի արշավախումբը (Ա. Գնունի, Գ. Խաչատրյան, Ա. Թադևոսյան, Վ. Ծատրյան):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Միմոնյան Հ., Գնունի Ա.,** Արցախի ազատագրված տարածքների հնագույն, նախաքրիստոնեական և միջնադարյան բնակավայրերը, «ՀՀ-ում 1993-1995 թթ. հնագիտական աշխատանքների արդյունքներին նվիրված 10-րդ գիտական նստաշրջան, զեկուցումների թեզիսներ» (այսուհետև՝ թեզիսներ), Երևան, 1996, էջ 70-71:

դաշտ հայտնի են Կերենից 2 կմ արևմուտք ընկած ԼՂՀ Քաշաթաղի շրջանի Գրհամ գլուղի տարածքում։

Պեղումներից պարզ դարձավ, որ դամբանադաշտը գոյատևել է մ.թ.ա. XIII դարից մինչև մ.թ.ա. VII-V դդ., թեպետ առանձին նյութեր կարելի է թվագրել ուշ անտիկ և միջնադարյան ժամանակաշրջաններով¹։ Կերենի դամբանադաշտերի համալիրն իր առավելագույն չափերին հասել է հենց մ.թ.ա. VII-V դդ.։ Այս ժամանակաշրջանի նյութեր հայտնաբերված են Կերենի բոլոր դամբանադաշտերում և բնակատեղիներում, ինչպես նաև Կերենին մերձակա Շիկահողի դամբանադաշտում, Միջնավանում (ՔԵԹ ի/հ 110/5), Սուլթանլուում (Ջեբրայիլի շրջ.) (ՔԵԹ ի/հ 118/9, 119/9), Հադրութում²։ Այս ամենը վկայում է ուրարտական և հետուրատական ժամանակաշրջաններում Սյունիքի և Արցախի հարավային շրջանների խիտ բնակեցված լինելու մասին։

### Խեցեղենի ձևերը

Կերենի պեղումներից հայտնաբերված ամենազանգվածային նյութը խեցեղենն է, որի վերլուծությունը թույլ է տալիս կատարել մի շարք կարևոր եզրակացություններ։

Նախ և առաջ պետք է նշել, որ Կերենի նյութական մշակույթը, սկսած մ.թ.ա. II հազարամյակից, զարգանում է Հայկական լեռնաշխարհի երկաթեդարյան մշակույթի ընդհանուր համատեքստում (Կարմիր Բլուրի նախաուրարտական շերտ, Դվին, Էլառ, Լոռի Բերդ, Բերդ, Սյունիքի հուշարձաններ և այլն) (նկ. 1)³։

Մ.թ.ա. I հազ. խեցեղենում ընդհանուր օրինաչափությունների պահպանման մասին վկայում են խեցեղենի այնպիսի առանձնահատկություններ, ինչպես սափորների լայն հարթ հատակները, գնդաձև իրանները և փողաձև վզերը։

Միևնույն ժամանակ, Հարավային Սյունիքի և Կերենի խեցեղենին բնորոշ են մի շարք հատկանշական գծեր, որոնք թույլ են տալիս հավաստել բիայնական խեցեղենի անժխտելի ազդեցության մասին։ Այսպես, ուրարտական բազմաթիվ զուգահեռներ դիտարկվում են Հարժիսի, Շիկահողի, Տանզավերի պեղումներից հայտնաբերված խեցեղենում։ Մանավանդ ուշադրության է

<sup>1</sup> Տե՛ս **Միմոնյան Հ., Մանամյան Հ., Գնունի Ա.,** Արցախի և ազատագրված տարածքների 1990-2005 թթ. հնագիտական հետազոտությունների հիմնական արդյունքները, ցուցահանդեսի ցանկ, Երևան, 2007, էջ 43, իր 106։

<sup>2</sup> Միջնավանի և Սուլթանլուի նյութերը պահպանվում են ԼՂՀ Բերձոր ք. Քաշաթաղի Երկրագիտական թանգարանում (այսուհետև՝ ՔԵԹ)։ Այստեղ և ստորև Քաշաթաղի երկրագիտական թանգարանի ցուցանմուշների ինվենտար համարների հղումները տրվում են տեքստում։ Хոкікуап О., նշվ. աշխ., էջ 83-84, Минкевич-Мустафаева Н. В., Об археологических находках из сел. Доланлар, «Материальная культура Азербайджана» (далее – МКА) т. 1, Баку, 1949, с. 53-57:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sե' и **Мартиросян А. А.,** Армения в эпоху бронзы и раннего железа, Ереван, 1964, с. 177, рис. 73; **Кушнарева К. Х.,** Древнейшие памятники Двина, Ереван, 1977, с. 19-27; **Деведжян С. Г.,** Лори Берд -1, Ереван, 1981, таб. XXIX; **Есаян С. А.,** Древняя культура племен Северо-Восточной Армении, Ереван, 1976, таб. 143; **Ічшічшіці Е. Ч.,** Ершп-Тиршіці, Еріші, 1973, Ер 83:

արժանի ուրարտական խեցեգործության մեջ բազմաթիվ զուգահեռներ ունեցող երկկանթ անոթը Հարժիսի դամբանադաշտից<sup>1</sup>։ Ավելին, Խոտի բնակատեղիում պեղվել են ուրարտական անոթների ուղղակի նմանակներ<sup>2</sup>։

Ուրարտական նյութում (Կարմիր Բլուր) իրենց զուգահեռներն ունեն նաև Կերենի N 1 և 106 դամբարաններից հայտնաբերված կարասները³։

Կերենում ուրարտական զուգահեռներ ունեցող խեցեղենի նմուշների թվում հարկ է նշել թիվ 31 դամբարանից հայտնաբերված թաղարը⁴։

Իրենց ձևերով, սակայն ոչ խեցեղենի որակով, ուրարտականներին են մոտիկ Կերենի անկանթ սափորներից մի քանիսը (ՔԵԹ ի/հ 175/21)<sup>5</sup>։ Կերենի խեցեղենում երևան են գալիս նաև ուրարտական սափորներին հատուկ ձգված համամասնությունները (նկ. 3, 4)։

Չնայած ուրարտական մշակույթն իր հերթին որոշակի ազդեցություն է ունեցել իրանական աշխարհի վրա, ուրարտական պետության անկումը մ.թ.ա. VI դ. չէր կարող չհանգեցնել իրանական ազդեցության ուժեղացմանը<sup>6</sup>։ Իրանական զուգահեռներ դիտվում են ինչպես Կերենից հայտնաբերված խեցեղեն անոթների ձևերում, այնպես էլ զարդանախշերում։

Իրանական նյութում զուգահեռները ևս բազմազան են<sup>7</sup>։ Դրանք նախ և առաջ գնդաձև իրանով և գլանաձև վզով սափորներ են<sup>8</sup>։ Ինչպես իրանական, այնպես էլ ուրարտական նյութում իր զուգահեռներն ունի կորացող իրանով և կարձ վզով անոթը (ՔԵԹ ի/հ 192/21), որի նմանակներից է Կարմիր Բլուրից հայտնաբերված բրոնզե անոթը։ Վերջինս իր հերթին նմանություններ ունի Ամու Դարյայի գանձի թիթեղի վրա պատկերված անոթի հետ<sup>9</sup>։

Ուրարտական նյութում իրենց բազմաթիվ զուգահեռներն ունեն Կերենում հաստատագրված տափակ և աղեղնաձև կանթերը (ՔԵԹ ի/հ 166, 170, 180, 195, 200, 201, 207, 210/21)¹⁰ (նկ. 5, 6)։ Նմանատիպ կանթեր հաստատագրված են նաև իրանական աշխարհում¹¹։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> St u **Xnkikyan O.,** μ2վ. μ2μ., ξο 81, μη. LXXV (17):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Տե՛ս նույն տեղում, աղ. LXXVIII (3,15)։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> St'u **Аветисян Г. Г.**, hod. шор., шр. II (5, 10):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս նույն տեղում, աղ. XL; **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Հմայակյան Ս., Սիմոնյան Հ.,** Դիտարկումներ Կերենի դաբարանադաշտի վերաբերյալ, «Հին Հայաստանի մշակույթը,» պր. XIII, Երևան, 2005, աղ. 2, նկ. 5։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sե´u **Аветисян Г. Г.** , ú2վ. ш2h., шη. XV:

 $<sup>^6</sup>$  Sե´u **Shրացյան Գ.**, Ուրարտական քաղաքակրթությունը և Աքեմենյան Իրանը, ՊԲՀ, 1964, թիվ 2, էջ 151:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> St u **Аветисян Г. Г.,** u2վ. ш2h., t9 44:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Տե՛ս **Ռեզա Խաթբարի Մ.,** Պեղումներ Քոլորզում, Գիլան, «Շոշի հնագիտական գիտաժողովի հուշագիրը», Շոշ, 1996 (պարսկ.), էջ 117, նկ. դ, վ, էջ 118, նկ. մ։

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Տե՛ս **Տիրացյան Գ.**, նշվ. աշխ., էջ 158։

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> Sե´u **Գևունի Ա., Խաչատրյան Գ., Հմայակյան Ս., Սիմոնյան Հ.,** նշվ. աշխ., աղ. 1, նկ. 2, 4, 13, 22: **Аветисян Г. Г.,** նշվ. աշխ., աղ. LXIII-LXIV:

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> Տե՛ս **Ռեզա Խաթբարի Մ.,** նշվ. աշխ., էջ 117, նկ. դ, վ։

Կանթերի հաջորդ տիպը վերին հատվածում անոթին չհպվող աղեղնաձև կանթերն են։ Կերենի նյութում դրանք հաստատագրված են թիվ 97 դամբարանում և ավարտվում են մի դեպքում հովհարաձև, մյուս դեպքում` եռանկյունաձև հատվածով (նկ. 7)։ Ուրարտական իրականության մեջ նմանատիպ կանթ հաստատագրված է Կարմիր Բլուրում. այն բրոնզե կաթսայի առյուծազարդ կանթ է՝ Արգիշտիի որդի Սարդուրիի արձանագրությամբ։ Այս տիպի կանթն իր զուգահեռներն ունի էտրուսկյան նյութում։ Իրանի ուրարտական նյութում (Ջենդան, Թյուրենգ թեփե, Հոթա) իր զուգահեռներն ունեն Կերենում հաձախ հանդիպող ուղղահայաց և հորիզոնական ունկաձև կանթերը²։

Կերենի խեցեղենում առանձին խումբ են կազմում ծորակավոր անոթները, որոնք իրենց զուգահեռներն ունեն ինչպես հայաստանյան երկաթեդարյան նյութում, այնպես էլ ուրարտական, իրանական և միջերկրածովյան շրջաններից հայտնի խեցեղենում։ Ծորակավոր անոթները, հանդես գալով Իրանական սարահարթում և Միջագետքում դեռևս մ.թ.ա. V-IV հազարամյակներում, հատուկենտ օրինակներով հայտնի են նաև Հայկական լեռնաշխարհից³։ Մ.թ.ա. II-I հազ. սահմանագլխում նմանատիպ անոթները նորից տարածվում են Հայկական լեռնաշխարհում։ Սյունիքում այդպիսի անոթներ հայտնաբերվել են Արվականում (ՔԵԹ ի/հ 12/1), Խնածախում, Սիսիանի առաջին դամբանադաշտում, Զորաքարերում, Եղեգնաձորում և այլուր⁴։

Կերենի ծորակավոր անոթները ներկայացված են մի քանի տիպով. ա. դեպի վեր ձգվող ծորակներ (թիվ 90, 97, 101 դամբարաններ) (նկ. 8), բ. կորացող կենդանազարդ ծորակներ (թիվ 96 դամբարան) (նկ. 9), գ. դեպի վեր ձգվող երկու զուգահեռ ծորակներ (պատահական գտածո)։ Ուրարտական հուշարձաններից՝ դեպի վեր ձգվող ծորակով անոթներ հայտնի են Օշականից, Կարմիր Բլուրից, Էրեբունուց<sup>5</sup>։ Իրանական նյութում նմանատիպ ծորակներ հայտնի են Սուգիից, Ամյաշից, Խուրվինից, Ագրաբ թեփեից և այլ վայրերից<sup>6</sup>։ Այդօրինակ

 $<sup>^{1}</sup>$  Sh  $^{'}$ и **Пиотровский Б. Б.**, Искусство Урарту, Л., 1962, с. 65:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'u **Kroll S.,** Keramik Urartischer festungen in Iran, Berlin, 1976, S. 112:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Ծորակավոր անոթների վաղագույն օրինակները տե՛ս **Թորոսյան Ռ.**, Թեղուտի վաղ երկրագործական բնակատեղին, Երևան, 1979, տախտ. V, նկ. 6։ **Փիլիպոսյան Ա.**, Հայկական լեռնաշխարհը Մերձավոր Արևելքի պամամշակութային փոխառնչությունների ոլորտում (մ.թ.ա. III-I հազ.), պ.գ.դ. ատեն. սեղմագիր, Երևան, 2004, էջ 15։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Փիլիպոսյան Ա**., նշվ. աշխ., էջ 15, **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ.**, Նորահայտ հուշարձաններ Աղավնո գետի վերնահոսանքում, «Հուշարձան Ձ», Երևան, 2010, էջ 57-58; **Xnkikyan O**., նշվ. աշխ., էջ 57, 60, 63, աղ. XXIV, XL (21), XLV (26), LX (12):

 $<sup>^5</sup>$  Ի դեպ, Արգիշտիխինիլիից հայտնաբերվել է նաև ծնկաձև ծորակով անոթ, որն ունի իր զուգահեռները Թել Բարսիպայում։ Sե՛ս A Guide to the National Museum of Alepo. Damascus 2010 (then – A Guide ...) p. 73, **Аветисян Г. Г.,** նշվ. աշխ., աղ. XXVIII (1-3), XXIX (1):

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> St. u Vanden Berghe L., Archéologie de l'Iran Ancien, Leiden, 1966, p. 86; Iranian Ceramic assemblages represented in the Milwaukee Public Museum http:// www. Mpm. Edu./collections/artifacts/history/ Iranian/ collection., (then - Iranian Ceramic assemblages) A 54051/19886, A54096/19970, O. W. Maskurella. Excavations at Agrab tepe. Iran http:// www. Metmuseum. org/ pubs/ journals p. 56 fig 14 (4,5); Луконин В. Г., Искусство Древнего Ирана, М., 1977, c. 38:

ծորակով անոթների ավելի ուշ նմուշներ հայտնի են նաև Մինգեչաուրից¹։ Սյունիքյան հնագիտական նյութում նմանատիպ ծորակներ հայտնի են Շիկահողից (ԿԵԹ ի/հ 776), Խնածախից²։ Առանձնակի հետաքրքրություն է ներկայացնում Կերենի թիվ 90 դամբարանից հայտնաբերված անոթը, որը զարդարված է թեք զուգահեռ փորագիր շտրիխների ուղղահայաց զարդագոտիով։ Այս առանձնահատկությունը որոշակիորեն ֆալիկ տեսք է հաղորդում ծորակին։ Ֆալոս-ծորակ կապը հազվադեպ չէ հնագիտական նյութերում (տե՛ս օրինակ՝ ՔԵԹ ի/հ 28/2, 40/2)։ Այս առումով պետք է նշել Թել Բարսիպայի խեթական թաղումից հայտնաբերված անոթը, որի ծորակը անոթի վրա տեղադրված տղամարդու ֆալիկ արձանի բաղկացուցիչ մաս է³։

Սյունիքում կենդանակերպ կորացող ծորակներ հայտնաբերվել են Ախլաթյանում, Դիցմայրիում (ԿԵԹ ի/հ 7558), Կապանից ոչ հեռու գտնվող Թեղուտ հնավայրում (ԿԵԹ ի/հ 1002)⁴։ Իրանում կորացող ծորակով անոթներ հայտնի են Քոլորզից⁵։ Մերձավորարևելյան զուգահեռներ ունի նաև ծորակի կենդանակերպ ձևավորումը (Զիվիյե, Ամյաշ, Անտիոքի հովիտ, Թել Բարսիպա)⁶։

Երկու զուգահեռ ծորակներով անոթն ընդհանրություններ ունի Ալազանիի ավելի ուշ շրջանի դամբարանների նյութերում<sup>7</sup>։

Հարավային Սյունիքի նյութում հաստատագրված են նաև անոթի հակադիր կողմերում տեղադրված ծորակներ (Դիցմայրի) և կիսախողովակաձև ծորակներ (Շահումյան)։

Ծորակավոր անոթների շարքին կարելի է դասել նաև Կերենի թիվ 101 դամբարանից պեղված զամբյուղաձև անոթը, որի ծորակը միակցված է զամբյուղաձև կանթին (նկ. 10)։ Սույն անոթն իր ուղղակի զուգահեռն ունի Շիրակավանի առաջին դամբանադաշտի հ. 10 դամբարանում։ Նմանատիպ անոթներ հայտնի են Մինգեչաուրի IV դամբանաբլուրից, Խնձորեսկից, Նորաշենիկից (ԿԵԹ ի/հ 3811), Դվինից և թվագրվում են մ.թ.ա. IX-VIII դդ<sup>8</sup>։ Այս տիպի անոթներին հատուկ ծորակի և վզի հատվածի կցոնման եղանակ արձանա-

<sup>4</sup> Տե՛ս **Հասրաթյան Մ.**, Հնագիտական հետազոտություններ Սիսիանում; *նույնի*՝ Պատ-մա-հնագիտական ուսումնասիրություններ, Երևան, 1985, էջ 169-170, աղ. 4 ա։

 $<sup>^1</sup>$  Sh ́u **Казиев С. М.,** Археологические раскопки в Мингечауре, МКА, с. 38; *unyuh* Археологические памятники в Мингечауре, МКА, с. 77:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նյութերը պահպանվում են Կապանի Երկրագիտական թանգարանում (այսուհետև՝ ԿԵԹ)։ Այսուհետ ԿԵԹ-ի ցուցանմուշների ինվենտար համարների հղումները տրվում են տեքստում։ Տես՝ **Xnkikyan O.**, նշվ. աշխ., աղ. XXXIX (8)։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sh'u A Guide... p. 73:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե՛ս **Ռեզա Խաթբարի Մ.,** նշվ. աշխ., էջ 118, նկ. բ։

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sh'u Iranian Ceramic assemblages...N 28699/25965, A Guide... pp. 73-74, **Vanden Berghe L.,** ½21. ш2μ., ½2 113-115, ¼4. 143 (b):

 $<sup>^7</sup>$  Sh'u **Ниорадзе Г.**, Раскопки в Алазанской долине, **Ниорадзе Г.**, Труды, т. 1, Тбилиси, 2011, с. 185, рис. 8:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sh u **Թորոսյան Ռ., Խնկիկյան О., Պետրոսյան Լ.**, Հին Շիրակավան, Երևան, 2002, էջ 113, шղ. LXV (8), **Асланов Г., Ваидов А., Ионэ И.,** Древний Мингечаур, Баку, 1959, таб. LXII (2,3):

գրված է նաև Միսիանի առաջին դամբանադաշտի նյութերում<sup>1</sup>։ Զամբյուղաձև կանթով ծորակավոր անոթներ ընդհանրապես հայտնի են Իրանի տարածքից դեռևս ուշ բրոնզի դարից (Թել ի Շուղա)<sup>2</sup>։ Երկաթեդարյան հուշարձաններում նմանօրինակ կանթեր հանդիպում են Հյուսիսարևմտյան Իրանի մի շարք հուշարձաններից (օր.՝ Հասանլուի դամբանադաշտից և Լուրիստանից), ընդ որում լուրիստանյան անոթի ծորակը ևս կցված է զամբյուղաձև կանթին<sup>3</sup>։

Կերենի խեցեղենի հավաքածուում որոշակի տեղ են գրավում կեռնոսանոթները։ Դրանք Հայկական լեռնաշխարհում լայնորեն տարածվում են մ.թ.ա. I հազ. և ունեն իրենց բազմաթիվ զուգահեռներն Իրանում և Միջերկրականի ավազանում։ Կերենի թիվ 64 դամբարանում գտնված կեռնոսը ունի իր մերձավոր զուգահեռները Տանզավերում, Շիկահողում (ԿԵԹ ի/հ 84) և Կապանից ոչ հեռու՝ Թեղուտում (ԿԵԹ ի/հ 85)։ Կեռնոսների այս խումբը բավականաչափ մոտենում է Պերսեպոլսից գտնված անոթին (նկ. 11)4։

Մակայն Կերենից հայտնաբերված կեռնոսների մեկ այլ տիպ` համեմատաբար փոքր անոթներ՝ գլխավոր փողին հպված երկրորդ փողով, ավելի մոտ է ուրարտական նախատիպերին, մասնավորապես Օշականի թիվ 25 դամբարանից հայտնի անոթին, ինչպես նաև Իրանում՝ Փաշանդից հայտնա-բերված անոթին (նկ. 12)։

Երկրորդ փողի հպումը գլխավոր փողին նկատելի է դեռևս Բիբլոսից գտնված անոթին, իսկ Անդրկովկասում` Ալազանի հովտից գտնվածին<sup>6</sup>։

Տարածաշրջանում հայտնաբերված կեռնոս տիպի ևս մեկ անոթ հայտնի է Միջնավանից (ՔԵԹ ի/հ 109/5)։ Եռափող այս անոթն իր կառուցվածքով առավել մոտ է Դվինի և Մինգեչաուրի կեռնոսներին<sup>7</sup>։

Կերենի թիվ 64 դամբարանից, ինչպես նաև պատահական գտնված միակցված անոթները (ՔԵԹ 172/21) իրենց զուգահեռներն ունեն ինչպես Անդրկովկասում (Մինգեչաուր), այնպես էլ իրանական, սիրիական և միջերկրածովյան նյութում (Կարքեմիշ, Մարլիկ, Միալկ B, Ամլաշ)<sup>8</sup> (նկ. 13,14)։

Թիվ 64 դամբարանից գտնված կենդանակերպ անոթը ցլակերպ է։ Նմանատիպ անոթներ մ.թ.ա. I հազարամյակի երկրորդ քառորդում տարածվում են Հայաստանում և Անդրկովկասում (Մինգեչաուր, Մուսիերի, Խրտանոց,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sե´u **Xnkikyan O.,** ໂເວປຸ. ເພວ<sub>ໄ</sub>ນ., ເພຖ. XL II (19):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh΄u **Vanden Berghe L.,** նշվ. աշխ. էջ 43-44, աղ. 53 (b), **Xnkikyan O.**, նշվ. աշխ., էջ 69, աղ. LVI (16):

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sh'u **M. Н. Погребова**. Иран и Закавказье в раннем железном веке, М., 1977, с. 104-105, Iranian Ceramic assemblages...N24340/2718 h N283803/24331, **Vanden Berghe L.,** h2l, m2h., pp. 93-95, 116, pl. 123 (a, b), 146 (a):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> St ΄u **Girshman R.** Iran. L., 1954, p. 184:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sh´u **Есаян С. А., Калантарян А. А.**, Ошакан I, Ереван, 1988, таб. XLVIII, **Vanden Berghe L.**, ú2վ. ш2h., t⁄2 124 шn. 158:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sե´u **Ниорадзе** Г., ú2ų. ш́2μ., 235, u̇́ų. 73 (a, b):

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sե´u **Кушнарева К. Х.**, նշվ. шշխ., էջ 22, **Асланов Г., Ваидов Р., Ионэ Г.**, նշվ. шշխ., шղ. XLI:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sե´u **Սիմոնյան Հ., Սшնшմյան Հ., Չնունի Ա.**, նշվ. шշխ., էջ 32, իր 52-53, A Guide... 2010, p 72; Iranian Ceramic assemblages...N15821/21368; **Асланов Г., Ваидов Р., Ионэ Г.,** նշվ. шշխ., шղ. XLI:

Երևան, Ագարակ, Շիկահող, Կապան (ԿԵԹ ի/հ 817, 1005), Բաղաբուրջ, Խնածախ, Գեղանուշ, Տանձավեր) (նկ. 15)¹:

Նմանատիպ անոթներ հայտնի են դեռևս մ.թ.ա. III հազարամյակից (Էգեյան աշխարհից՝ Մեսարե, Ֆիլոկոպիա, Անատոլիայից՝ Քյուլ թեփե², Արև-մտյան Հայաստանից՝ Էրզրումի տարածաշրջանից (Erzurum\_museum.)³։ Իրանական նյութում կենդանակերպ անոթներ հայտնի են Խուրվինից, Միալկից, Հասանլուից, Մակուից, Զիվիյեից⁴։ Այս տիպի անոթները լայնորեն տարածվում են ողջ մերձավորարևելյան տարածաշրջանում՝ ընդհուպ մինչև Կարթագեն՝ Թիննիթի դամբանադաշտ⁵։

Կերենի խեցեգործական արտադրանքի մեջ առանձնահատուկ պետք է նշել թիվ 64 դամբարանից հայտնաբերված անգոբապատ թրծակավից պատրաստված տղամարդու սնամեջ արձանիկը (նկ. 16)6:

Արձանի ձեռքին, ձակատին և վցին կետային եղանակով կատարված զարդանախշ կա։ Արձանիկի ձակատը նշված է ռելիեֆ եղանակով, դեմքը հարթ է, աչքերը և բերանը նշված են խոր անցքերով և ձեղքով։ Կրծքին ունի մանլակ, ուսին՝ լանջագոտի, կոնքի հատվածում՝ գոտի։ Թեթևակի կսմիթով նշված է ֆալը, քիչ վերև՝ եղեևնաձև զարդանախշ։ Արձանիկի աջ ձեռքին գավաթ է։ Իր ոձական առանձնահատկություններով նկարագրված արձանիկը, ըստ Բ. Առաթելյանի բնորոշման, դասվում է ավանդական-պայմանական ստեղծագործությունների թվին<sup>7</sup>։ Այս արձանին առավել մոտ նմուշը հայտնաբերված է Կապան քաղաքից ոչ հեռու՝ Թեղուտ հնավալրում, և պահպանվում է Կապանի երկրազիտական թանգարանում (ԿԵԹ ի/հ 94, 1017)։ Նմանատիպ արձանիկ կա նաև Էրզրումի թանգարանում, սակայն այն, ի տարբերություն կերենյան օրինակի, պատկերված է ոչ թե մերկ, այլ հագուստով (Erzurum museum.)։ Հարկ է նշել, որ էրզրումյան արձանիկը թեպետ իր կոմպոզիցիոն առանձնահատկություններով խիստ նմանվում է կերենյան արձանիկին, սակայն կերտվածքով ավելի մոտ է ուրարտական արվեստի նմուշներին, մասնավորապես՝ Կարմիր Բլուրիզ հայտնի աստվածությունների արձանիկներին<sup>8</sup>։ Գավաթով տղամարդկանց

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե΄ и **Խնկիկյան О.**, Զանգեզուրում հայտնաբերված ծիսական իրեր, ՊԲՀ, 1988, թիվ 1, էջ 238, 239, **Хոкікуап О.**, նշվ. шշխ., шղ. LXXIII (15), **Асланов Г., Ваидов Р., Ионэ Г.**, նշվ. шշխ., шղ. XXXVII (8, 11), **Погребова М. Н.,** նշվ. шշխ., էջ 96; **Мартиросян А. А.**, նշվ. шշխ., шղ. XXVIII; **Аветисян П. С.,** Предварительные результаты раскопок памятника Агарак, «Археология, этнология и фольклористика Кавказа», Св. Эчмиадзин, 2003, с. 36:

 $<sup>^2</sup>$  Sh´u **Сидорова Н. А**., Искусство Эгейского мира, М., 1972, с. 47, 80, рис. 36, 77; **Маккуин** Дж. Г., Хетты и их современники в Малой Азии, М., 1983, с. 15, рис. 6:

 $<sup>^3</sup>$  Sե´u http:// www pbase. com/ dosseman/ Erzurum\_museum. Uյստեղ և ստորև Էրզրումի թանգարանի նյութերին հղումները՝ տեքստում։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Sh'u **Погребова М. Н.,** ū2ຟ. uzhu., t̄2 96-99; **Vanden Berghe L.**, ū2ຟ. uzhu., ūq. 150 (b); **Dandamaev M., Lukonin V.**, The Culture and Social Institutions of Iran, Cambridge, 1989, p. 95, pl. 14:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> St 'u Дональд X., Финикийцы-основатели Карфагена, М., 2004, рис. 22:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա.,** Կերենի «թըմական» դամբարանը, ԲԵՀ, 2006, թիվ 3, էջ 215-216, նկ. 1։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sե´u **Аракелян Б. Н.**, Очерки по истории искусства древней Армении, Ереван, 1976, с. 14-16:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sh'u **Есаян С. А.,** Скульптура Древней Армении, Ереван, 1980, с. 56, таб. 50, 51; **Пиотровский Б. Б.,** Кармир Блур II, Ереван, 1952, с. 24-26, таб. 20, 21:

արձաններ հայտնի են նաև Իրանից (Լուրիստան, Մարլիկ-թեփե)<sup>1</sup>։ Արձանիկի լանջակապը պատկերված է երկու զուգահեռ փորագիր անփույթ գծերով, որոնց արանքում դրոշմված են սոլյար նշաններ։ Ամենայն հավանականությամբ, քանդակագործը այսպես պատկերել է կաշվե լանջակապը, որի վրա պատկերված են մետաղական վահանակներ։ Մ.թ.ա. I հազ. հայաստանյան հուշարձաններում լանջակապը զարդարում է Ջառջառիսից և Կապանից գտնված արձանիկների, ինչպես նաև Թոփրակ Կալայի սֆինքսի իրաններ։ Լանջակապ է պատկերված նաև լուրիստանյան արձանիկներից մեկի վրա²։ Արձանիկի աջ ձեռքի գավաթն ունի կոնաձև, քիչ կորացող իրան և փռված շուրթ, որը այն մոտեցնում է մ.թ.ա. VII-V դդ. նմուշներին³։

Կերենի պեղումներից հայտնաբերված են նաև եռոտանի անոթներ (թիվ 74, 96, 97 դամբարաններ), որոնք կարելի է բաժանել 2 խմբի. ա. կարձ գլանաձև ոտքեր (թիվ 96, 97 դամբարաններ) (աղ. 2, նկ. 5), մի դեպքում՝ գայլիկոնված անցքերով (թիվ՝ 97 դամբարան), բ. կենդանակերպ ոտքեր (թիվ 74 դամբարան) (աղ. 2, նկ. 4)<sup>4</sup>։ Անոթների վերջին տիպն իր զուգահեռներն ունի Հայաստանում՝ սկսած ուշ բրոնզի դարաշրջանից (Շիրակավան)<sup>5</sup>։ Հետագա դարաշրջանում նմանատիպ անոթներ հաստատագրված են Շիկահողի, Գեղամի աղբյուրի, Այղրանի թալայի դամբանադաշտերում<sup>6</sup>։ Իրանական նյութում նմանատիպ անոթ հաստատագրված է Ամլաշից<sup>7</sup>։

# Անոթների զարդանախշում

Վանի թագավորության խեցեղենի ազդեցությունը նկատելի է նաև անոթների զարդանախշման սկզբունքներում։ Կերենի խեցեղենին (ՔԵԹ ի/հ 195/21) հատուկ է բիայնական խեցեղենին բնորոշ՝ իրանից դեպի վիզը ռելիեֆ անցումը (նկ. 17)8։

Ուրարտական ազդեցության մասին են վկայում սափորներից մեկի իրանին թրծումից առաջ կատարված ուղղահայաց խազերը (ՔԵԹ ի/հ 195/21)։ Ուրարտուում նմանատիպ խազերով որոշվում էր տվյալ անոթի տարողությունը (Էրեբունի, Կարմիր Բլուր)<sup>9</sup>։ Հատկանշական է մոխրագույն

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sh'u **E. Negahban,** Notes on some objects from Marlik, Journal of Near Eastern Studies, 1965, N 4 p. 317, fig. 10:

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sե´u **Есаян С. А., Скульптура**, таб. 47, 51 (3); **Пиотровский Б. Б.,** Искусство..., рис. 77-78; **Girshman R.,** û2ul. ш²2u., шҳ. 6:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս **Ի. Կարապետյան,** Հայաստանի նյութական մշակույթը մ.թ.ա. VI – IV դդ., Երևան, 2003, աղ. 31, նկ. 1, **Girshman R.,** նշվ. աշխ., աղ. 13 (b):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Միմոնյան Հ., Մանամյան Հ., Գնունի Ա.,** նշվ. աշխ., էջ 40, իր 90:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե՛ս **Թորոսյան Ռ., Խնկիկյան Օ., Պետրոսյան Լ.,** նշվ. աշխ., էջ 38, ադ. XXXVI:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sե´u **Xnkikyan O.,** û2վ. u²2, uq. LXXX, **Есаян С. А.,** Древняя культура племен Северо-Восточной Армении, Ереван, 1976, с 139-140, 144, таб. 129 (11):

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> St'u Iranian Ceramic assemblages...A54053/19886:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> St u **Аветисян Г. Г.,** had, шah., to 44:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> Sh´u` **Իսրայելյան Մ.,** Էրեբունի բերդ-քաղաքի պատմություն, Երևան, 1971, էջ 72-73; **Пиотровский Б. Б., Кармир Блур** III, Ереван, 1955, с. 10:

սափորի իրանի զարդանախշը, որը ներկայացված է պլատոնյան 4 խաչերով, որոնք ավարտվում են շրջանակներով (ՔԵԹ ի/h 210/21) (նկ. 18)։

Թե՛ պլատոնյան խաչը և թե՛ շրջանակները Վանի թագավորության խեցեղեն նյութում հայտնի են որպես հիերոգլիֆիկ նշաններ, սակայն Կերենի վարպետը դրանք օգտագործել է որպես զարդանախշ¹։

Ուրարտական նյութում իր զուգահեռներն ունի Կերենի թիվ 106, 107, երկրորդ դամբանադաշտի թիվ 1 դամբարաններից գտնված կարասները զարդարող ռելիեֆ ուղղանկյուն զարդագոտին<sup>2</sup>։

Թել Ագրաբում իր զուգահեռներն ունի նաև Կերենում տարածված ցանցատիպ նախշր (թիվ 96 դամբ.)³։

Կերենի անոթների ամենատարածված զարդանախշերից է կենդանակերպը։ Կերենում այն հանդես է գալիս երկու եղանակով. ա. անոթի իրանը օղակող ռելիեֆ զարդանախշ։ Դրա օրինակներից է թիվ 31 դամբարանից գտնված սափորի իրանը օղակող օձանման զարդանախշը (նկ. 19)4, բ. կենդանակերպ կեղծ կանթեր։ Դրանք խոյագլուխ (հ. 24 և 64 դամբարաններ) (նկ. 20, 21), ցլագլուխ (ՔԵԹ ի/հ 178/21) (նկ. 22) և կտցաձև (ՔԵԹ ի/հ 180/21) (նկ. 23) կեղծ կանթեր են<sup>5</sup>։ Ցլագլուխ անոթներ հայտնի են դեռևս Դվինից<sup>6</sup>։ Մեծ քանակությամբ նմանատիպ զարդանախշ հանդիպում է ուրարտական նյութում ինչպես խեցեղենի (Ավտոագրեգատ գործարանի դամբարան, Կարմիր Բլուր, Արգիշտիխինիլի), այնպես էլ մետաղյա սպասքի վրա (Ալթին թեփե)<sup>7</sup>։ Բազմաթիվ զուգահեռներ ունեն նաև Կերենում հաստատագրված շերեփի խոյակերպ և հալոցի թռչնակերպ բռնակները (ՔԵԹ ի/հ 162/21) (նկ. 24, 25)8։

Շերեփի խոյակերպ բռնակներն Անդրկովկասում և Հայաստանում զուգահեռներ ունեն Մինգեչաուրում, Խանլարում, Խոջալուում, Արմավիրում, Ախլաթյանում, իսկ թռչնակերպ բռնակը` Լոռի Բերդում<sup>9</sup>։ Կերենում հայտնաբերված խոյագլուխ շերեփն ունի իր նախատիպերը դեռնս մ.թ.ա. II հազ. կեսի Սուզիի նյութերում, ինչպես նաև Հասանլուից և Սիալկից, Զիվիյեից։ Կենդանակերպ բռնակներն ունեն նաև արևմտյան զուգահեռներ մ.թ.ա. XVIII դ. Միկենքից և XIII դ. Տրոյայի VI հորիզոնից հայտնաբերվածներում<sup>10</sup>։

<sup>4</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Հմայակյան Մ., Սիմոնյան Հ.,** նշվ. աշխ., աղ. 1 (2):

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Пиотровский Б. Б.,** Кармир Блур II, с. 10; **Аветисян Г. Г.,** նշվ. աշխ., էջ 53; **Չնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Հմայակյան Ս., Միմոնյան Հ.,** նշվ. աշխ., ադ. 1 (2):

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Stu **Аветисян Г. Г.,** upd. шph., шp. II (5, 10):

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> St´u **S. Kroll,** ú2ປຸ. ພ2ປູ້... to 130:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Հմայակյան Ս., Սիմոնյան Հ.,** նշվ. աշխ., աղ. 1 (11); **Միմոնյան Հ., Սանամյան Հ., Գնունի Ա.,** նշվ. աշխ., էջ 24, իր 12, էջ 34, իր 64:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Sե' и **К. Х. Кушнарева**, и́2վ. ш́2 и., էջ 19:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Տե՛ս **Միմոնյան Հ., Մանամյան Հ., Գնունի Ա.**, նշվ. աշխ., էջ 28, իր 31:

<sup>&</sup>lt;sup>9</sup> St ́u **Հширшруши U.**, նշվ. шշխ., էջ 173, шп. 15,17; **Погребова М. Н.**, նշվ. шշխ., էջ 89, **Асланов Г., Ваидов А., Ионэ И.,** նշվ. шշխ., шп. LXII; **Деведжян С. Г.,** նշվ. шշխ., шп. XXIX (9):

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> St 'u Дж. Маккуин, նշվ. шշխ., էջ 86, նկ. 3; Сидорова Н. А., նշվ. шշխ., էջ 164, նկ. 175:

Կերենի խեցեղեն անոթների վրա առկա է նաև համակենտրոն շրջաններով ներկայացված արևային զարդանախշ (նկ. 24)¹։ Սույն զարդանախշը բավականին համախ է հանդիպում ուրարտական զարդարվեստում²։

Ուրարտական նախատիպեր (Արգիշտիխինիլի) ունեն նաև Կերենի խեցեղենում համախ հանդիպող շրջանակներից բաղկացած եռանկյունի գարդանախշերը (ՔԵԹ ի/հ 174, 190/21) (նկ. 26)³։

Կերենի զարդապատկերները հար և նման են Մարլիկի մեդալիոնի գարդապատկերներին (նկ. 15, 27)<sup>4</sup>։

Վերջինս, ինչպես և Կերենի անոթները, զարդարված է յոթնաթև աստղերով, որոնց արանքում սոլյար նշաններ են՝ յոթ կետով օղակված փոքր շրջանակներ։ Միևնույն ժամանակ, ի տարբերություն մարլիկյան մեդալիոնի, կերենյան սոլյար նշաններն ավելի բազմազան են. տատանվում է կենտրոնական շրջանակների թիվը, իսկ օղակող կետերի թիվը 10-12 է, ինչպես Վանաձորի գոտիում է<sup>5</sup>։ Նմանատիպ սոլյար նշաններով է զարդարված նաև Մալիշկայի գոտին, ինչպես նաև Կերենի գոտու կենտրոնական հատվածը<sup>6</sup>։ Սակայն Կերենի գոտու վրա պատկերված շրջանակն օղակված է 7 կետով։ Այս գոտին, ըստ ձևավորման առանձնահատկությունների, կարելի է թվագրել մ.թ.ա. II-I հազ. սահմանագլիով, հետևաբար այն համաժամանակյա է մարլիկյան մեդալիոնին։

Տարածաշրջանի խեցեղենը և նրա զուգահեռները դիտարկելիս հարկ է նշել Սուլթանլուից գտնված և Բերձորում Քաշաթաղի երկրագիտական թանգարանում պահպանվող գունազարդ սափորը (ՔԵԹ ի/հ 117/9)։ Իր ձևով այն նմանվում է Կերենում, Շիկահողում և Սյունիքի այլ հուշարձաններում ներկայացված սափորներին, ինչը թույլ է տալիս այն թվագրել մ.թ.ա. VII-V դդ., սակայն, ի տարբերություն դրանց, զարդարված է ոչ թե փորագիր, այլ նկարեն եղանակով կատարված ցանցով։ Վերլուծելով Հայաստանում գտնված նմանատիպ անոթները (Ջրառատ, Աթարբեկյան, Կարմիր Վանք և այլն)՝ Գ. Տիրացյանը դրանք համադրում է Վրաստանի տարածքից հայտնի անոթների հետ (Ղուշչի, Դմանիսի, Վանի, Դիդուբե), իսկ զարդամոտիվների առումով նմանություն է տեսնում փոքրասիական փոյուգիական ժամանակաշրջանի խեցեղենի հետ<sup>7</sup>։ Այսպիսի ցանցանման զարդանախշ հաստատագրված է նաև Իրանում՝ Դիախա թեփեում<sup>8</sup>։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա.**, նշվ. աշխ., նկ. 9։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> St и **Пиотровский Б. Б.**, Искусство..., рис. 57-60:

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Sh'u **Мартиросян А. А.**, Аргиштихинили, с. 95:

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> St΄u **Negahban E.**, ὑ2վ. ѡ2խ., Էջ 318, ὑկ. 13:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sh'u **Esayan S.**, u24. u2h., un. 20 (59):

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Տե՛ս Նույն տեղում, աղ. 27 (86):

 $<sup>^7</sup>$  Sh´u **Чшршщѣијшћ Ի. U.**, ћұվ. шұһ., էұ 47, **Тирацян Г. А.**, Культура Древней Армении, Ереван, 1988, с. 41:

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Sh'u **Muscarell O. W.**, The Iron Age at Diakha Tepe. Iran. http// 208. 47. 228.196/ pubs/ journal, fig 3:

Հարավային Սյունիթի ուրարտական թաղաթական և մշակութային ագդեցության ոլորտում գտնվելու փաստր ապացուցվում է նաև Շիկահոդի դամբանադաշտում սպառացինության բազմաթիվ տարրերի գտածոների հանգամանքով։ Այս ենթատեքստում հարկ է նշել ԼՂՀ Քաշաթաղի շրջանի Սպիտակացուր գյուղի մոտ գտնվող ավերված դամբարանից հայտնի ձիասանձերից մեկը։ Այն ունի կիսայուսնաձև պսայիաներ, որոնք ավարտվում են երեր օղակներով։ Նմանատիպ սանձեր հայտնաբերված են Լոռի Բերդից։ Ս. Եսայանը միավորում է դրանք ձիասանձերի 10-րդ տիպի մեջ՝ միաժամանակ դրանք նմանեցնելով Աշուրնասիրապալի բարձրաքանդակի վրա կերտված սանձերին և Վանաձորի սանձի հետ²։ Հետաքրքիր է, որ նմանատիպ պսալիաներ հայտնաբերված են մ.թ.ա. VI-V դդ. թվագրվող սկյութական տեսք ունեցող հուշարձանների մերձտիսյան (հունգարական) խմբում, թեպետ այստեղ պսալիաները և երախձանները իրար պինդ ամրացված են<sup>3</sup>։ Սկյութական տեսք ունեն նաև Մյունիքից (Հարժիս) հայտնաբերված նետասյաքները4։ Այս ենթատեքստում պետք է դիտարկել Սպիտակաջրից հայտնի ևս մեկ սանձ՝ ուղղանկյուն ելուստավոր պսալիաներով՝ երեք անցքով։ Այսպիսի սանձեր հայտնի են Լոռու մարզի Ագարակ գյուղից, ինչպես նաև Օշականից<sup>5</sup>։

Իրանական աշխարհի հետ զուգահեռները նկատելի են ոչ միայն առանձին նյութերում, այլն դրանց դասավորության կոմպոզիցիայում։ Այսպես, Կերենի թիվ 64 դամբարանի կենտրոնական հատվածում in situ վիձակում հայտնաբերված գավաթով արձանիկը «գրկում էր» կեռնոս տիպի անոթը, իսկ արձանի աջ թնին հպված էր ցլակերպ անոթ։ Կոմպոզիցիայի այս բաղադրատարրերն ունեն իրենց զուգահեռները Սյունիքում և Իրանական աշխարհում։ Այսպես, Տանզավերից հայտնաբերված կեռնոս անոթն ունի խոյակերպ կեղծ կանթ։ Իրանական նյութը ակներն ցույց է տալիս կեռնոս-կենդանակերպ քանդակ (Խուրվին) և կեռնոս-կենդանակերպ-մարդակերպ քանդակ (Հասանլու) կապը<sup>6</sup>։ Բացի դրանից, հիշատակման է արժանի Ամլաշից գտնված արձանիկը, որտեղ սափորի վրա տեղադրված է այն «գրկող» մարդու արձանիկ<sup>7</sup>։ Հարկ է նշել, որ այդպիսի հենակ-կեռնոսներ հայտնի են նան Կապանից՝ Թեղուտից (ԿԵԹ ի/հ 122, 674)։ Այս կոմպոզիցիայի վերլուծությունից կարելի հանգել մի շարք եզրակացությունների. ա. կեռնոս տիպի անոթը կոմպոզիցիայի տրամաբանական կենտրոնն է, բ. այն ժամանակ, երբ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Xnkikyan Օ.**, նշվ. աշխ., էջ 84:

 $<sup>^2</sup>$  Sե´u **Եսшյшն U.**, Կառամարտիկ զորամասեր և հեծելազոր Հին Հայաստանում, Երևան, 1994, էջ 76, աղ. 27:(9) ; **Деведжян С.**, նշվ. աշխ., էջ 61:

 $<sup>^3</sup>$  Sh и Степи европейской части СССР в скифо-сарматское время. Серия Археология СССР, М., 1989, с. 90, таб. 30 (36):

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> St 'u **Xnkikyan O.**, նշվ. աշխ., էջ 81:

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Sե<sup>'</sup>u **Եишյшն U.**, նշվ. шշխ., էջ 76, шп. 227 (9); Деведжян С., նշվ. шշխ., էջ 61:

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Տե՛ս **Xnkikyan O.**, նշվ. աշխ., էջ 90, աղ. LXXXVI (28); **Girshman R.**, նշվ. աշխ., աղ. 74; **Погребова М.,** նշվ. աշխ., էջ 94-95; **Nergahan E.**, նշվ. աշխ., էջ 317:

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Sh'u Iranian Ceramic assemblages...N23802/24331.

Իրանում, ըստ Մ. Պոգրեբովայի, միջերկրածովյան ազդեցության ներքո ձևավորվում են «միաձուլված» շրջանակաձև կեռնոսներ, Սյունիքում նույն խնդիրը լուծվում էր իրերի պարզ համադրման եղանակով։

Ջուգահեռները նկատելի են նաև թաղման ծեսում։ Որոշ կերենյան (74, 90, 92, 97, 103) (նկ. 28) և շիկահողյան թաղումներում ննջեցյալը տեղադրված է ոչ թե մայր հողի, այլ հողե միջնաշերտի վրա¹։ Նշված ծեսը հատուկ չէ հայաստանյան հուշարձաններին, սակայն ունի իր արարողակարգային-ծիսական հիմնավորումը Ավեստայում²։

Թաղման ծեսում որոշակի զուգահեռներ դիտվում են նաև ուրարտական թաղման ծեսի հետ։ Դա մասնավորապես վերաբերում է Կերենի թիվ 1 դամբանաբյուրին (նկ 29, 30)։

Դամբանաբլուրը հեռացնելուց հետո այստեղ բացվեց ընդարձակ հարթակ՝ այրված հողով, ոսկորներով և խեցաբեկորներով։ Դամբարանի հարավային կողմում գտնվում էր սալահատակված հարթակ, իսկ հյուսիսայինում՝ մոխրով լի կարաս։ Դեպի կարաս էր տանում երեք մետր երկարությամբ, արևելք-արև-մուտք ուղղվածությամբ քարաշարը, որն էլ օղակում էր կարասը³։ Նույն կերպ մանր քարերով շրջանակված էին Նոր Արեշի դիակիզարանի թաղումները⁴։

Այսպիսով կարելի է եզրակացնել, որ Կերենում և Հարավային Սյունիքում հայտնաբերված հնագիտական նյութերը դրսևորում են որոշ յուրահատկություններ՝ պայմանավորված ուրարտական տերության և իրանական քաղաքակրթությունների խաչմերուկում գտնվելու հանգամանքով։ Կարելի է նաև նկատել, որ այս տիպի նյութերի թափանցումը ավելի նկատելի է հյուսիսարևելյան ուղղությամբ՝ ընդգրկելով Սյունիքի կենտրոնական, արևելյան և հյուսիսարևելյան շրջանները, ինչպես նաև՝ Արցախը և Ուտիքը (Քաշաթաղի շրջ.՝ Նորաբերդ ամրոց, Եզնագոմեր, Հերիկ, Շուշի, Խանաբադ)՝ հասնելով Կուրի միջին ավազան (Մինգեչաուր, Խանլար և այլն)։

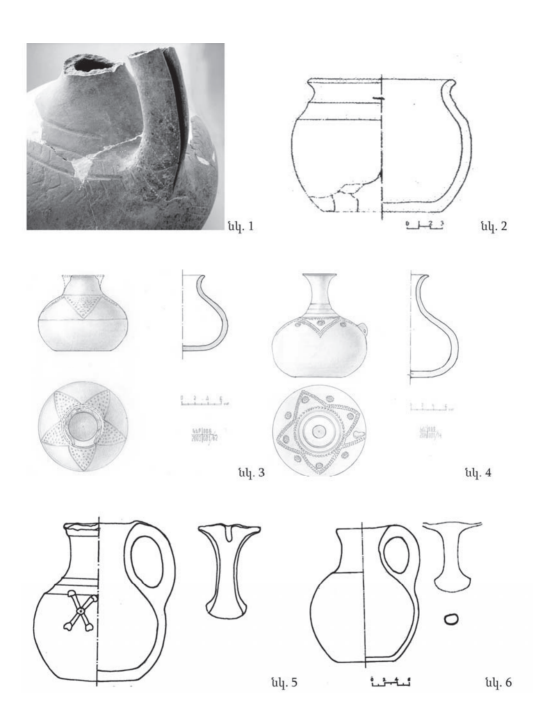
Այսպիսով, Հարավային Սյունիքը և Արցախը մ.թ.ա. VII-V դդ., զարգանալով Հայկական լեռնաշխարհի մշակույթի համատեքստում, կրելով ուրարտական և իրանական ազդեցություն, տարածելով իր ազդեցությունը դեպի Կուրի աջակողմյան հատված, պետք է դիտարկվեն որպես մշակութային և ամենայն հավանականությամբ քաղաքական այդ տիրույթի անբաժան մաս։

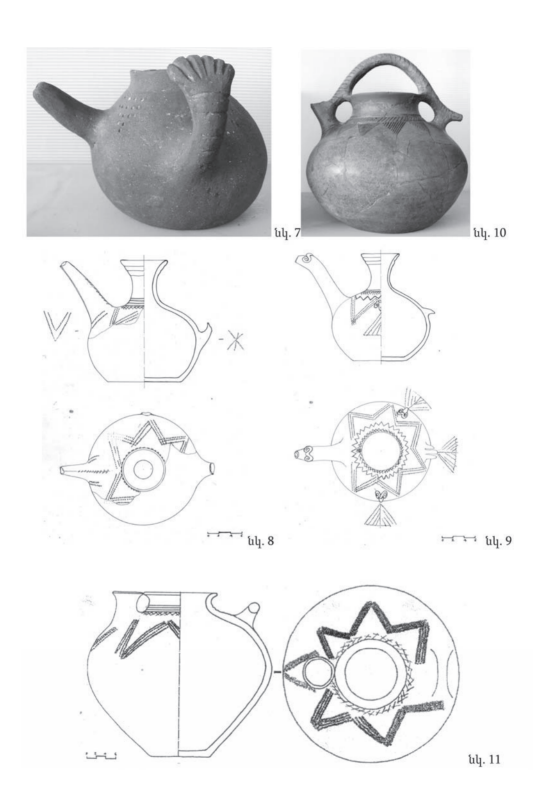
<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Վարդանյան Գ., Թադևոսյան Ա.,** Հնագիտական ուսումնասիրություններ ԼՂՀ Քաշաթաղի շրջանում, Հնագիտական ուսումնասիրություններն Արցախում 2005-2010 թթ., Ստեփանակերտ, 2011, էջ 54-55, աղ. 22, նկ. 2:

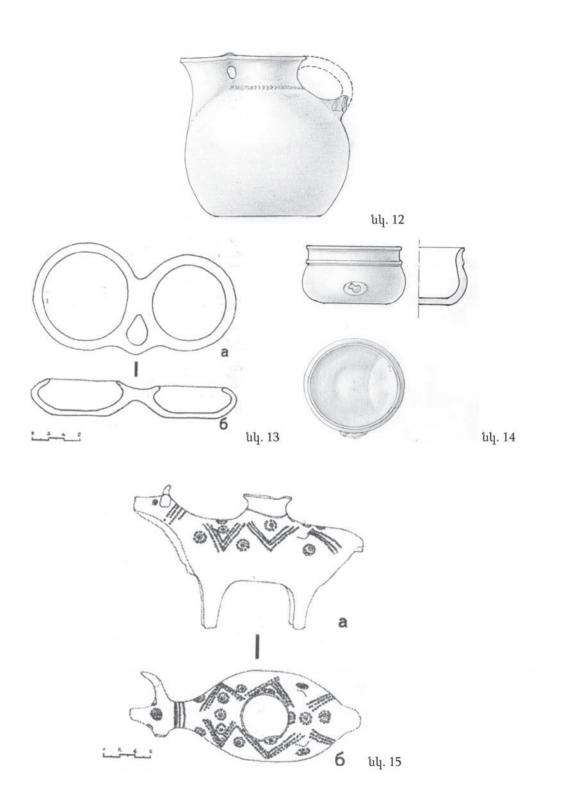
<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Sh'u Авеста. Видевдат. Фархад. VIII 8, Вестник древней истории, 1994, н. 1 VIII 8:

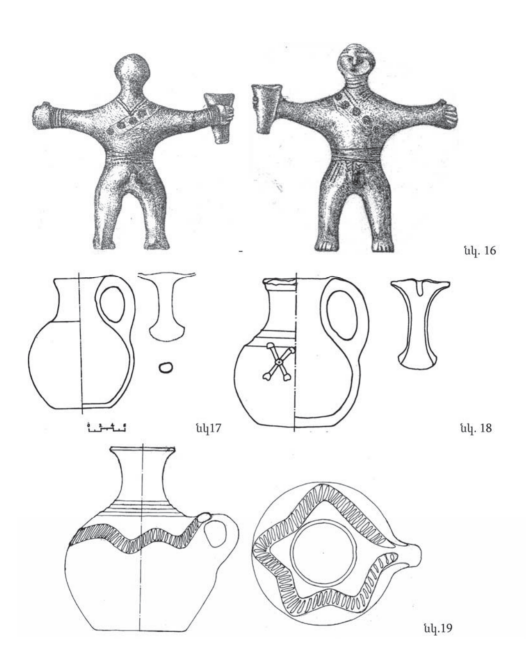
<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս **Գնունի Ա., Խաչատրյան Գ., Միքայելյան Գ.,** Կերենի հյուսիսային բլրի պեղումները, «Հին Հայաստանի մշակույթը», պր. XIV, Երևան, 2008, էջ 181-185։

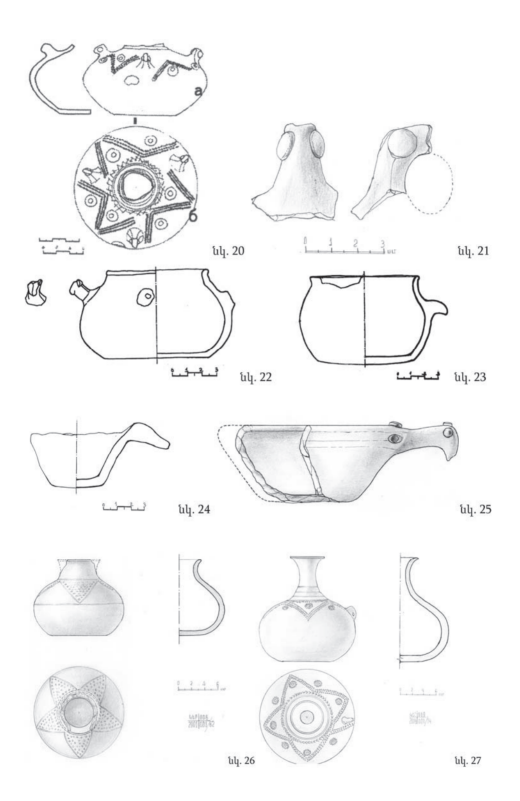
<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> St и **Мартиросян А. А.,** Армения, 224:

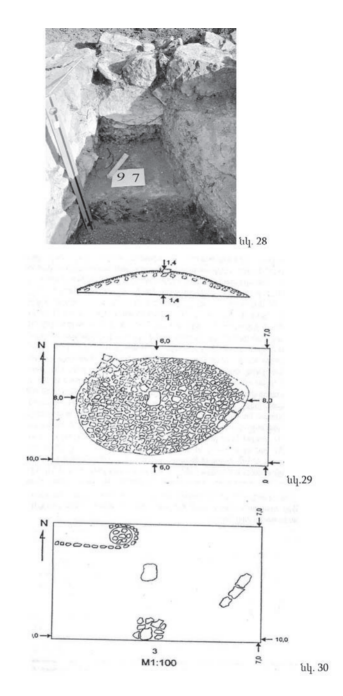












Artak Gnuni - Southern Syuniq the Cross-Roads of Civilizations in the Second Quarter of the I Mil. BC

The article is dedicated to the problems of co-penetrating of defferent cultures in the territory of Histirical Syuniq since the beginning of the I Mil. B. C. Keren grave-yard, located in the territory of Qashatagh region of NKR is regarding as the example of this co-penetrating. The analysis of the forms and ornamentation of pottery discovers a lot of similaries with Urartian pottery and the pottery from Iranian Highland. Thus Syuniq region, located in the area of co-penetrating of Uarrtian and Iranian cultures must be investigated in the context of cultural, social, and political development of Armenian Highland in the beginning of the I Mil. B.C.

## ՓԱՍՏԱԹՂԹԵՐ 1890-ԱԿԱՆ ԹԹ. ԿՈՏՈՐԱԾՆԵՐԻՑ ՓՐԿՎԱԾ ԱՐԵՎՄՏԱՀԱՅ ԳԱՂԹԱԿԱՆՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

**Բանալի բառեր** – Մկրտիչ Խրիմյան, Ավետիս Օհանջանյան, 1890-ական թթ. արևմտահայերի կոտորածներ, գաղթականություն, Կովկասի Հայոց Բարեգործական ընկերություն (ԿՀԲՀ), Վաղարշապատի մասնաձյուղ

XIX դարի երկրորդ կեսին Օսմանյան կայսրությունը շարունակում էր դաժան քաղաքականություն կիրառել իր ենթակայության տակ հեծող ժողովուրդների և հատկապես արևմտահայության նկատմամբ։ Հայ ժողովրդի հանդեպ գործադրվող բռնություններն առավել զայտուն դրսևորվեցին Աբդուլ Համիդ II-ի գահակալության օրոր (1876-1908), որը պայմանավորված էր Հայկական հարցի արծարծմամբ և հայ ազգային-ազատագրական պայքարի վերելքով։ Հայկական հարցը, որն ասպարեզ իջավ և միջազգային դիվանագիտության քառուղիները մխրձվեց 1877-1878 թթ. ռուս-թուրքական պատերազմից անմիջապես հետո, ուրվականի նման հետապնդում էր Աբդուլ Համիդին։ Ըստ Սան-Ստեֆանոլի հաշտության պալմանագրի 16-րդ հոդվածի` Բարձր Դուռը պարտավորվում էր հայաբնակ մարցերում իրականացնել բարենորոգումներ, ապահովել արևմտահայության անվտանգությունը և օսմանահպատակ հայերին գերծ պահել քրդերի ու չերքեզների բռնություններից։ Սակայն, ըստ ֆրանսիացի ականավոր պատմաբան Այբեր Վանդայի բնորոշման` «կարմիր սուլթանը»<sup>1</sup> Գերմանիայի կայսրին խոստովանել է, որ «նախընտրում էր մեռնել, քան թե ընդունել Արևելյան Անատոլիան ինքնավարության տանող բարենորոգումները»<sup>2</sup>։ Բացի դրանից, առաջ քաշելով պանիսլամիզմի գաղափարախոսությունը, նա ցանկանում էր Օսմանյան կայսրության շուրջ համախմբել ամբողջ մուսուլմանական աշխարհը, քանզի համոզված էր, որ «մահմեդական աշխարհում ինքն է ամենաուժեղը, ինքն է, որ կարող է համախմբել իր շուրջ ամբողջ այդ աշխարհը»<sup>3</sup>։ Բայզ քանի որ այդ ծրագրի իրագործման Ճանապարհին ազգային-ազատագրական գաղա-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Վանդալ Ա**., Հալերը և բարենորոգումները Թուրքիայում, Երևան, 2001, էջ 19։

 $<sup>^2</sup>$  **Սաֆրաստյան Ռ**., Հայոց ցեղասպանության համիդյան ծրագիրը, Հայոց պատմություն, հատոր երրորդ, Նոր ժամանակաշրջան (XVII դարի երկրորդ կես-1918 թ.), գիրք առաջին (XVII դարի երկրորդ կես-XIX դարի վերջ), Երևան, 2010, էջ 506։

 $<sup>^3</sup>$  **Համբարյան Ա**., Ազատագրական շարժումները Արևմտյան Հայաստանում (1898-1908 թթ.), Երևան, 1999, էջ 41։

փարներով տոգորված հայերը լուրջ խոչընդոտ էին, ուստի Հայական հարցի «լուծումը» Աբդուլ Համիդը տեսնում էր ի դեմս հայ ժողովրդի բնաջնջման։

Արևմտահայության զանգվածային կոտորածները պետական քաղաքականության մակարդակով նա իրականացրեց 1894-1896 թթ.։ Փաստորեն դա օսմանյան կառավարության կողմից հայ ժողովրդի հանդեպ կիրառված ցեդասպան թաղաթականության առաջին փորձն էր։ Այդ ոձրագործության իրականացման համար գործիք դարձան քրդերը, ինչպես նաև մոլեռանդ մուսուլմաններն առհասարակ, որոնց կառավարությունը հանձնարարել էր անխնա կոտորել Արևմտյան Հայաստանում, ինչպես նաև Օսմանյան կայսրության այլ վայրերում բնակվող հայերին։ 1892 թ. ի վեր Աբդույ Համիդի հրամանով կյանթի կոչվեցին մուսույմանական ոչ կանոնավոր հեծելացորային` սույթանի անունը կրող «համիդիե» գնդերը¹, որոնք կառավարության անմիջական օժանդակությամբ կազմված էին հիմնականում քուրդ աշիրեթներից։ Ըստ «Եղբալրական օգնությունը Թուրքիալում տուժած հայերին» ժոդովածուի տվյայների՝ 1896 թ. փետրվարի դրությամբ ամբողջ Փորր Ասիայում ավերվել են 39.749 տուն, 7942 խանութ, սպանվել են 37.085 քրիստոնյա, 938 մուսուլման, բռնությամբ կրոնափոխվել՝ 40.950 հայ, միաժամանակ համայն աշխարհով սփովել 290.300 արևմտահայ²։

Ընդհանուր առմամբ, 1890-ական թթ. Աբդուլ Համիդ Բ-ի կազմակերպած արևմտահայության զանգվածային կոտորածների զոհերի թիվը հասավ 300.000-ի։ Համիդյան կոտորածներից մազապուրծ արևմտահայերի մի մասը հարկադրաբար դիմեց գաղթի։ Սակայն այդ թշվառ փախստականները փոր-ձությունների ենթարկվեցին նաև գաղթի Ճանապարհին։ Նախ նրանցից շատերը՝ հատկապես կանայք և ծերերը, Ճանապարհին իրենց մահկանացուն կնքեցին սովից, ցրտից և տարատեսակ հիվանդություններից, իսկ նրանք, որոնց հաջողվեց հասնել Օսմանյան կայսրության սահմանին, ենթարկվեցին քրդերի նոր հարձակումների և կողոպուտի³։

Ապրուստի անգամ տարրական միջոցներից զուրկ հայ փախստականները գտնվում էին սոցիալ-տնտեսական ծանր վիձակում։ Անբավարար սննդի և կենցաղային պայմանների բացակայության հետևանքով նրանց շրջանում տարածվում էին տարբեր հիվանդություններ։ Այս պայմաններում ծառանում էր արևմտահայերին նյութական և բարոյական օգնություն ցուցաբերելուն միտված` շտապ միջոցառումներ ձեռնարկելու անհրաժեշտություն։

Ի թիվս այլոց, հայ գաղթականներին օգնության ձեռք մեկնեցին արևելահայ և ռուս առաջադեմ հասարակության ներկայացուցիչները։ Նրանց օգնե-

 $<sup>^1</sup>$  **Միմոնյան Հր. Ռ**., Թուրք-հայկական հարաբերությունների պատմությունից, Երևան, 1991, էջ 64։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Братская помощь пострадавшим в Турции армянам, М., 1897, с. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Մանրամասն տե՛ս «Երկիր», 1906, թիվ 33.08.11, էջ 3-4։

լու համար հիմնադրվեցին բարեգործական, հասարակական և կրոնական տարբեր կազմակերպություններ ու ընկերություններ։ 1897 թ. Մոսկվայում Գրիգոր Ջանշյանի խմբագրությամբ լույս տեսած «Եղբայրական օգնություն Թուրքիայում տուժած հայերին» գրքի վաձառքից ստացված ամբողջ հասույթը պետք է տրամադրվեր հայ կարոտյալներին։

Միջազգային հանրությունը ևս ջանքեր գործադրեց ամոքելու տառապյալ արևմտահայության վիձակը։ Հանգանակություններ կազմակերպվեցին ԱՄՆ-ում, Մեծ Բրիտանիայում, Գերմանիայում, Ֆրանսիայում, Շվեյցարիայում, Դանիայում, Ռուսաստանում և այլուր։ Նշենք, օրինակ, որ 1896 թ. մարտին Մեծ Բրիտանիայում հավաքվել էր 34.000 ֆունտ ստեռլինգ հայ տառապյայներին օգնելու համար²։

Օգնությունը գաղթականներին էր հասնում բժիշկ Բ. Նավասարդյանի նախաձեռնությամբ 1881 թ. նոյեմբերի 15-ին Թիֆլիսում հիմնադրված Կովկասի հայոց բարեգործական ընկերության (այսուհետև՝ ԿՀԲԸ) միջոցով, որը ղեկավարում էին խորհուրդը և տեղական վարչությունը։ 1899 թ. այն ուներ 21 մասնաձյուղ (Երևանում, Վաղարշապատում, Ալեքսանդրապոլում, Կարսում, Շուշիում, Վլադիկավկազում և այլուր)։ ԿՀԲԸ-ն ստանձնել էր հայ գաղթականներին օգնելու մարդասիրական գործի մեծ մասը։

Արևմտահայ գաղթականներին ապաստանեց նաև Էջմիածնի գավառը։ Այստեղ իր գործունեությունն էր ծավալել ԿՀԲԸ-ի՝ 1889 թ. հիմնադրված Վաղարշապատի մասնաձյուղը, որի առաջին ընդհանուր ժողովը գումարվել է 1889 թ. սեպտեմբերի 28-ին Գրիգոր քահանա Տեր-Գրիգորյանի նախագահությամբ։ Նրա անդամների թիվը տատանվում էր 40-ից 65-ի միջև, իսկ տարեկան բյուջեն կազմում էր 400-ից 800 ռուբլի։

Ստորև առաջին անգամ հրապարակվում են արևմտահայ գաղթականներին պատսպարելու համար 1896 թ. ԿՀԲԸ Վաղարշապատի մասնա-Ճյուղի ձեռնարկած քայլերը լուսաբանող փաստաթղթեր, որոնք պահվում են ՀՀ ազգային արխիվի (այսուհետև՝ ՀԱԱ), թիվ 28 (Կովկասի հայոց բարեգործական ընկերություն) ֆոնդում։

Պահպանել ենք փաստաթղթերի լեզվական և ոմական առանձնահատկությունները։ Բոլոր ընդգծումները բնագրային են, իսկ մեր միջամտություններն արված են ուղղագիծ փակագծերում։ Փաստաթղթերին կցել ենք վերնագրեր և ծանոթագրություններ։

*ԼԻԼԻԹ ՔՈՍՅԱՆ* 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sh'u Братская помощь пострадавшим в Турции армянам.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> «Տարագ», 1896, թիվ 12, էջ 195։

# ԿՀԲԸ ՎԱՂԱՐՇԱՊԱՏԻ ՄԱՄՆԱՃՅՈՒՂԻ ՎԱՐՉՈՒԹՅԱՆ ՋԵԿՈՒՑԱԳԻՐԸ ՎԱՐՉՈՒԹՅԱՆ ՆԱԽԱԳԱՀԻՆ՝ ԳԱՎԱՌՈՒՄ ԱՊԱՍՏԱՆԱԾ ԱՐԵՎՄՏԱՀԱՅ ԳԱՂԹԱԿԱՆՆԵՐԻՆ ՑՈՒՑԱԲԵՐՎՈՂ ՕԳՆՈՒԹՅԱՆ ՄԱՄԻՆ

26 [հոկտեմբերի 1896 թ.] [Վաղարշապատ]

Երբ նոր էր սկսուել տաձկահալաստանցիների գաղթականութեան հոսանքը դէպի մեր կողմերը, վարչութիւնս, տեղեկանալով դոցա թշուառ դրութեան մասին և լսելով, որ Վաղարշապատում տարածուած են զանազան վարակիչ (տիֆ ու տիֆրիրիտ)¹ հիւանդութիւններ, որոնց կարող էին ենթակալ լինել մեծ մասամբ չքաւորները և տառապեալները, իւր օգոստոսի 3-ի վարչական ժողովում (№ 24 արձանգ[րություն]) որոշեզ՝ չքաւոր հիւանդներին և տառապեայներին անմիջական օգնութիւն հասցնելու հարցը յանձնել վարչութեանս պ. նախագահին<sup>2</sup> և վարչութեանս անդամ պ. Պ. Սուքիասեանին, որպէս զի սոքա միջոցներ ձեռք առնեն վարակիչ հիւանդութիւնների տարածման առաջն առնելու թէ գաղթականների և թէ առհասարակ չքաւորների վերաբերմամբ, գործադրելով տառապեայներին լատկացրած գումարի մի մասը, որի մասին տեղեկութիւն է տրուած և Խորհրդին։ Բայց որպէս զի հասարակութիւնը տեղիակ լինի այս որոշման և գաղթականների ու տառապեալների կարօտութեան ժամանակ անմիջապէս դիմի վարչութիւնս՝ Վարչութիւնս դեռ օգոստոսի սկզբներում պաշտոնապէս իւր գրութեամբ դիմեց տեղիս, որ Գաւառապետին ( $N^{\circ}$  57)<sup>3</sup> և արժանապատիւ գործակային ( $N^{\circ}$  59), խնդրելով գիւղական քահանաների և գիւղական տանուտէրերի միջոցով լայտարարել վարչութեանս որոշումը հասարակութեանը։ Նոյն բովանդակութեամբ երկու գրութիւներ ևս (№№ 60 և 61) ուղարկուած են գաւառական և վանական պ. պ. բժիշկներին, որպէս զի նոցա դիմող չքաւոր հիւանդների դրութեան մասին լալտնեն վարչութեանս և վարչութիւնս ժամանակին կարոդանալ հոգալ տառապեալ և գաղթական հիւանդների դեղերի և սննդի մասին։ Որովհետև վանական բժիշկ պ. Տէր-Խաչատրեանը մի չքաւոր հիւանդի մէկ անգամ այցելելուց յետոյ չկամեցաւ ոչ մի յարաբերութիւն ունենալ վարչութեանս հետ, ուստի վարչութեանս պ. նախագահը և անդամ պ. Պ. Սուքիասեանը գաւառական բժիշկ պ. Սաժումեանի աջակցութեամբ օգոստոսի

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Սուր վարակիչ, գլխավորապես մանկական հիվանդություն, որի ժամանակ ախտահարվում են կոկորդը և քթի լորձաթաղանթը։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նկատի ունի Ավետիս Օհանջանյանին։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Գրության հերթական թիվն է։

սկզբից սկսած մինչև այժմ ամենայն օր այցելել են գաղթական հիւանդներին գիւղի մէջ, իսկ մինչև հոկտեմբերի 1-ը վանքի գոմանոցում գտնուած գաղթական հիւանդներին օգնութիւն հասցնելով 140 գաղթականների, որոնց ցուցակը կցւում է¹ սորան։ Հոկտեմբերի 1-ին Վարչութիւնս, լսելով, որ վանական բժիշկ պ. Տէր Խաչատրեանը սկսել է այցելել վանքի գոմանոցի հիւանդներին՝ իւր ուշադրութիւնը դարձրեց միայն գիւղի մէջ բնակուող գաղթականների վրայ, մի կողմից բժշկական օգնութիւն հասցնելով հիւանդներին, իսկ միւս կողմից աշխատութեան միջոցներ փնտրելով առողջ գաղթականների համար՝ տղամարդկանց այգիներում բանելու, իսկ կանանց ու աղջկերանց բամբակ չանաքելու²։

Երբ գաղթականութեան հոսանքը աւելի ևս սկսեց սաստկանալ, Վարչութիւնս ի նկատի ունենալով թէ իւր սուղ միջոցները և թէ գաղթականների թշուառ վիձակը իւր 10ն հոկ[տեմբերի] սոյն ամսի № 68 գրութեամբ դիմեց ընկերութեան Երևանի ձիւղի վարչութեանը, [որը] սոյն նոյեմբերի 2-ի № 36 գրութեամբ մերժեց վարչութեանս առաջարկութիւնը, յայտնելով, իր ինքն ևս նիւթական օգնութեան կարոտութիւն ունի, իսկ խորհուրդը 19-ն հոկտեմբերի սոյն ամի իւր № 225 գրութեամբ ուղարկելով վարչութեանս 100 ր[ուբլի] օժանդակութիւն, առաջարկում է մանրամասն տեղեկութիւն ժողովել գաղթականների դրութեան մասին և առաջարկել³ Խորհրդին։ Վարչութիւնս ժողովելով մանրամասն տեղեկութիւն և կազմելով տեղումս եղած գաղթականների ցուցակը, նոցա կարիքների հետ միասին հոկտեմբերի 29-ին № 30 արձանագրութեամբ կազմել է հետևեալ նախահաշիւը Վաղարշապատում բնակեցրած 26 տուն գաղթականներին մինչն ապրիլ ամիսը օգնելու համար.

| 1. Հիւանդներին բժիշկի, դեղորայքի և սննդի | 50 ր[ուբլի]  |
|------------------------------------------|--------------|
| 2. Ցորեն 285 փութ                        | 152 ր[ուբլի] |
| 3. Միս շաբաթը մէկ անգամ                  | 65 ր[ուբլի]  |
| 4. Վառելիք, 3000 [հատ] աթար              | 50 ր[ուբլի]  |
| 5. Բնակարանի վարձ                        | 48 ր[ուբլի]  |
| 6. Ջրօրհնէքի և բարեկենդանի տոներին       | 52 ր[ուբլի]  |

# Գումար 417 ր[ուբլի]

Սոյն նախահաշիւը վարչութեանս 30 հոկ[տեմբերի] № 74 գրութեամբ գաղթականների մանրամասն ցուցակի հետ միասին ուղարկելով Խորհրդին, անմիջապէս աշխատել է գնել գաղթականների համար 37 ր[ուբլի] 35 կոպէկի աթար, որոնցից 1500 հատր արդէն բաժանուած է գաղթականներին, իսկ 900

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ցուցակը հայտնաբերել մեզ չհաջողվեց։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Չանաքել - բամբակը քաղել՝ հավաքել։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Դիմել։

հ[ատր] պահուած է հարկաւոր ժամանակ օգնութեան հասնելու։ Վառելիքից լետոլ վարչութիւնս աշխատեց հոգ տանել ցորենի մասին և վանական կառավարութեան համաձայնութեամբ որոշուեցաւ 8 խալվար<sup>1</sup> ցորեն գնել՝ խալվարը 15 ը[ուբլի], որ կանէ 120 ը[ուբլի], սակայն մինչև մեշոկներ պատրաստելը և փողի մասին որոշում կալացնելը, գոմանոցի մի քանի գաղթականներ դիմեցին Վարչութեանս խնդրելով օգնութիան հասցնիլ այնտեղ պառկած հիւանդներին և բնակարան գտնիլ։ Վարչութիւնս քննելով նոզա դրութիւնը, իր[ո]ը տեսաւ, որ մի կողմից գոմանոցում բնակվում են 22 տուն գաղթականներ՝ բաղկացած 125 անձերից, որոնցից 27 հոգի հիւանդ պառկած են նոյն գոմանոցի աղտոտութեան մէջ միանգամայն անխնամ, միւս կողմից այն հանգամանքը, որ գաղթական կանալք շարունակ ենթակալ են լինում ծառալողների կողմից անպատւուաբեր խօսքերի և վարմունքների, իսկ երրորդ կողմից վանական շինութիւնը, որ Նորին Վիհափառութիւնը² յատկացրել էր գաղթականներին, սակայն անուշադիր թողնուած, միայն մէկ հիւանդ էր պառկած հիւանդանոցում (վանեցի քահանալ Դաւիթ), 5ն սոյն նոյեմբերի իւր № 78 գրութեամբ դիմեց պաշտօնապէս Նորին Վեհափառութեանը, խնդրելով տալ վարչութեանս գաղթականների համար լատկագրած հիւանդանոցը, որպէս զի վարչութիւնս գոմանոցի և գիւղի բոլոր հիւանդներին տեղաւորի հիւանդանոցի 3 սենիակներում, իսկ մնացած սենիակները լատկացնի գոմանոցի գաղթականներին, որպէս ապաստարան, խնդրելով միևնոյն ժամանակ բարեհաՃել, եթէ կարելի է տալ գիւղի և ապաստանարանի գաղթականներին հաց և կիրակուր։ Նորին Վեհափառութիւնը ուշադրութեան առնելով վարչութեանս գրութիւնը և պահանջելով Վարչութեանս Նախագահին լայտնել էր, որ համաձայն է կատարել վարչութեան խնդիրը, սակայն կերակուր չկարողանալով տալ, կարող է միայն կերակրի համար նիւթեր տալ, որպէս զի վարչութիւնս պատրաստել տալ, կամ բաժանէ գաղթականներին առանձին առանձին իրիանց բնակարաններում պատրաստելու։

Վարչութիւնս իւր 32-երորդ նիստում կազմելով 1897 թուի նախահաշիւը և յատկացնելով ապաստարան հիւանդանոցին 200 ր[ուբլի], որոշում է անձամբ գնալ և քննել հիւանդանոցը, իմանալու, թէ ինչ է կարևոր նորա պահպանութեան համար, որպէս զի կարձ ժամանակում կարելի լինի ամեն ինչ պատրաստել և գոմանոցի հիւանդներին տեղափոխել հիւանդանոց. որոշելով միևնոյն ժամանակ հիւանդանոցը ենթարկել կանոնաւոր ախտահանութեան։ Սակայն ախտահանութիւից յետոյ, իբր վարչութեանս անդամները քննում էին հիւանդանոցը, այնտեղ գալիս է վանական [բժիշկ] պ. Տէր

 $<sup>^{\</sup>scriptscriptstyle 1}$  Խալվար - ծանրության չափ, որ հավասար է 30 փթ $\mathfrak h$ ։ Մեկ փութը հավասար է 16 կի-լոգրամի։

 $<sup>^{2}</sup>$  Մկրտիչ Խրիմյան, Խրիմյան Հայրիկ, Մկրտիչ Ա Վանեցի (1820-1907), Ամենայն հայոց կաթողիկոս (1892-1907)։

Խաչատրեանը և լայտնում է, որ այդ շինութիւնը վարակուած է սիպնոլ տիֆ¹ հիւանդութեամբ, որ այդ մասին լայտնուած է Վեհափառին և իշխանութեանը և որ կրկին հիւանդանոց դարձնելու համար հարկաւոր է պատերը և առաստաղը նորից կրով սրել<sup>2</sup> իսկ հատակը ներկել։ Վարչութիւնս միջոց չունենալով 2-300 ը[ուբլի] ծախսել վերանորոգութեան վրալ, որոշեց միայն 50 րուբլիով թեթև վերանորոգութիւն և խիստ ախտահանութիւն կատարել՝ որոշեզ նոյնպէս վարչութեանս անդամ տ. տ. Քարամեանցին ու Աւետիքեանցին ներկայանալ Նորին Վիհափառութեան և խնդրել վերանորոցութեան համար 50 ր[ուբլի]։ Տիկինները ներկայանալով Նորին Վեհափառութեանը և առաջարկելով վարչութեանս բանաւոր խնդիրը, Նորին Վեհափառութիւնը օրինել էր վարչութեան անդամներին՝ համաձայնելով տալ վերանորոգութեան համար 50 ը[ուբլի]։ Վարչութիւնս լիալոլս սրտով մինչդեռ պատրաստութիւն էր տեսնում վերանորոգութեան, լանկարծ ամսոլս 25-ին ստանում է Նորին Վեհափառութեան դիւանատնից № 1583 գրութիւնը, որով առանց պատձառների բաց է ի բաց մերժում է թէ՛ հիւանդանոցը և թէ՛ գաղթականներին հաց ու կերակուր տալը։ Եւ այսպէս մօտաւորապէս մէկ ամիս լոյսով սպասելուց լետոլ վարչութիւնս ստիպուած եղաւ նոյն իսկ Նորին Վեհափառութիան մերժման օրը իւր № 33 վարչական ժողովում փոփոխութեան ենթարկել 1897 թ. համար կազմած նախահաշիւր, ձեռնարկելով ցորեն ու այլ հարկաւոր նիւթեր գտնելու գաղթականների կեանքը գոնէ մինչև ապրիլ ամիսը ապահովելու։

Ուրախալի է միանգամայն, որ յարգելի Խորհուրդը համաձայն վարչութեանս 4ն սոյն նոյեմբիրի № 78 գրութեան ուղարկել է սոյն նոյեմբերի 9-ի № 255 և 19-ի № 276 գրութեամբ գաղթականների համար 200 արշ[ին]³ հասարակ քաթան, 600 արշ[ին] միթկալ⁴, 100 թուփ ամիրիկայ⁵ (319¹¼ արշ[ին] երկու տակ ծալած) և 482 կտոր պատրաստի շորեր, յայտնելով միևնոյն գրութեամբ, որ շուտով վարչութիւնս կը ստանայ Բագուից կրկին գաղթականների համար թէ՛ փող և թէ՛ զանազան շորեր։ Այս հիման վերայ վարչութիւնս որոշեց յանձնել վարչութեանս Նախագահին և անդամ պ. Պ. Սուքիասեանին շրջել իւր շրջանի բոլոր գիւղերը և հաստատ տեղեկութիւն ժողվեր թէ գաղթականների թուի և թէ նոցա դրութեան մասին։ Վարչութեան յարգելի 2 անդամները շրջելով գիւղիրը, ներկայացրել են հետևեալ զեկուցումը [ի նկատի ունեն այս գեկուցագիրը]։

Նախագահ վարչութեան` Աւետիս Օհանջանեան Անդամ` Տ. Ս. Քարամեան

ւ Բծավոր տիֆ, որի ժամանակ հիվանդի մաշկը պատվում է ոսպաձև կարմիր բծերով։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ծեփել, կոկել։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Երկարության ռուսական չափի միավոր, որը հավասար է 71 սանտիմետրի։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Պարսկերեն` քաթանից կոշտ գործվածք։

<sup>5</sup> Բամբակյա գործվածք Ամերիկայից։

Հ. Աւետիքեան

Պ. Սուքիասեան

Անդամ քարտուղար Բ. Մատթէոսեան

[Մակագրություն]

Կարդացուեցաւ ամսոյս 26-ի ընդհանուր ժողովում սոյն զեկուցումը և վարչութեան երկու անդամների վարչութեանը ներկայացրած զեկուցումը։

Նախագահ ընդ[հանուր] ժողովի` Աղէքսանդր Չուբարեան

Քարտուղար՝ Ղուկաս Սարկաւագ

Ճիշտ է իսկականի հետ։ Քարտուղար վարչութեան՝ Դ. Թատեէոսեան

ՀԱԱ, ֆ. 28, ց. 1, գ. 357, թթ. 108-110 (պատձեն, ձեռագիր)։

2

# ԿՀԲԸ ՎԱՂԱՐՇԱՊԱՏԻ ՄԱՄՆԱՃՅՈՒՂԻ ՎԱՐՉՈՒԹՅԱՆ ԱՌԱՋԱՐԿՆԵՐՆ ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍ ՄԿՐՏԻՉ ԽՐԻՄՅԱՆԻՆ՝ ԳԱՂԹԱԿԱՆՆԵՐԻ ԴՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ԲԱՐԵԼ ԱՎԵԼՈՒ ՎԵՐԱԲԵՐՅԱԼ

Նորին Վեհափառութեան Տ. Տ. Մկրտչի Ա. Կաթողիկոսի Ամենայն Հայոց

№ 79

5<sup>և</sup> նոյեմբերի 1896 թ. Վաղարշապատ

Կովկասի Հայոց բարեգործական ընկերութեան Վաղարշապատի ձիւղի վարչութիւնը ի նկատի ունենալով մի կողմից իւր սուղ միջոցները, իսկ միւս կողմից Տաձկահայ գաղթականների թշուառ և ցաւալի վիձակը սորանով պատիւ ունի դիմել Ձերդ Վեհափառութեանը օգնութեան հասնելու վարչութեանս, որպէս զի նա միջոց և կարողութիւն ունենայ օգնութեան հասնել և այն գիւղերում բնակեցրած գաղթականներին, որոնք գտնվում են վարչութեան շրջանի մէջ։

Ձերդ Վեհափառության տնօրինութեամբ նորեկ գաղթականների համար առժամանակեայ բնակութեան տեղ նշանակուած էր վանքի գոմանոցը, իսկ հիւանդների համար՝ գիւղի մէջ գտնուած վանական շինութիւնը, ուր, որպէս տեղեկացանք, երեք, չորս հիւանդ կար պառկած։ Սակայն գաղթականները բնակուելով վանքի գոմանոցում և ստանալով վանքից հաց և կերակուր ենթակա են լինում թէ՛ անպատւութեան ծառաների կողմից և թէ՛ զանազան հիւանդութիւնների շնորհիւ այն անյարմարութեան և հակառողջական պայմանների, որոնց մէջ թշուառները ստիպուած են իւրիանց դառն օրերը անց-

կացնելու, մինչդեռ գոմանոցի հիւանդներին տեղափոխելով նոցա համար նշանակուած հիւանդանոցը, իսկ առողջներին բնակեցնելով գիւղի մէջ կարելի կը լինի մի կողմից հիւանդութեան տարածման առաջն առնել, ազատելով գոնէ միւսներին վարակելուց, իսկ միւս կողմից վարչութիւնս հոգ տանելով առողջների կարիքներին միևնոյն ժամանակ աշխատութեան գործ կր գտնէ նոցա համար, որոնք ընդունակ կը լինեն աշխատելու։ Ուստի վարչութիւնս պատիւ ունի խնդրել Ձերդ Վեհափառութեանը՝ լանձնել վարչութեանս հսկողութեան և խնամատարութեան ներքոլ հիւանդների համար լատկացրած վանական շինութիւնը և թոլլ տալ գոմանոցի գաղթականներին տեղափոխել գիւղի մէջ գտնվող գաղթականների հացր և կերակուրը ամենայն օր տալ վանքից իսկ դոցա մնացած կարիքները բժիշկ, դեղորայք, բնակարան, վառելիք, հագուստ, անկողին, ևս կր հոգալ վարչութիւնս։ Սորա հետ վարչութիւնս պատիւ ունի նիրկայացնիլ Ձերդ վիհափառութիանը Վաղարշապատի գիւղի մէջ և վանքի մէջ բնակուող այն գաղթականների ցուցակը, որոնց համար վարչութիւնս խնդրում է հաց և կիրակուր մատակարարել վանքի սեղանատնից։

Նախագահ վարչութեան` Ա. Օհանջանեան ի տեղի քարտուղարի` Պ. Սուքիասեան Ճիշտ է իսկականի հետ` Քարտուղար վարչութեան` Դ. Թատեէոսեան

ՀԱԱ, ֆ. 28, ց. 1, գ. 357, թ. 110 շրջ.-111 շրջ. (պատձեն, ձեռագիր)։

3

ԱՄԵՆԱՅՆ ՀԱՅՈՑ ԿԱԹՈՂԻԿՈՍԻ ԴԻՎԱՆԱՊԵՏԻ ՊԱՏԱՍԽԱՆԸ ԿՀԲԸ ՎԱՂԱՐՇԱՊԱՏԻ ՄԱՄՆԱՃՅՈՒՂԻ ԽՆԴՐԱՆՔԻՆ՝ ԳԱՂԹԱԿԱՆՆԵՐԻ ՄՆՆԴԻ ԵՎ ՕԹԵՎԱՆԻ ԿԱՐԻՔՆԵՐԸ ՀՈԳԱԼՈՒ ՎԵՐԱԲԵՐՅԱԼ

№1583

25 նոյեմբերի 1896 ամի Էջմիածին

Տեղական վարչութեան Վաղարշապատայ Կ.Հ.Բ.Ը.

Դիւանս՝ ըստ բարձու հրամանի Վեհափառ Հայրապետի Ազգիս, պատիւ ինքիան վարկեանի յայտնել յարգելի վարչութեանդ՝ եթէ զխնդիր ձեր ի  $5^{\rm h}$  նոյեմբերի 1896 ամի № 79, որով խնդրէք զվանքապատկան բնակարանն,

զհաց և զկերակուր վասն գաղթականաց, որք ի Վաղարշապատի, բացասեալ է ի Նորին Սուրբ Օծութինէն։

Դիւանապետ` Նահապետ Վարդապետ Ճիշտ է իսկականի հետ. Քարտուղար վարչութեան` Դ. Թատեէոսեան

ՀԱԱ, ֆ. 28, ց. 1, գ. 357, թ. 111 շրջ. (պատձեն, ձեռագիր)։

4

# ԿՀԲԸ-Ն ՎԱՂԱՐՇԱՊԱՏԻ ՄԱՄՆԱՃՅՈՒՂԻ ՁԵԿՈՒՑԱԳԻՐԸ՝ ԿՀԲԸ-Ի ՎԱՐՉՈՒԹՅԱՆԸ ԳԱՎԱՌՈՒՄ ԱՊԱՄՏԱՆԱԾ ԱՐԵՎՄՏԱՀԱՅ ԳԱՂԹԱԿԱՆՈՒԹՅԱՆ ԴՐՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԹՎԱՔԱՆԱԿԻ ՄԱՍԻՆ

25 նոյեմբերի 1896 Վաղարշապատ

### Չեկուցումն

Կ.Հ.Բ. Ընկ[երության] Վաղարշապատի վարչութեան պ. նախագահի և անդամ պ. Պ. Սուքիասեանի թէ ի՞նչ դրութեան մէջ են գտնվում շրջակայ գիւղերի գաղթականնիրը, թէ որքա՞ն է դոցա թիւը և թէ ի՞նչ կարիքներ ունեն հոգալու։

Համաձայն վարչական 32 երորդ արձանագրութեան որոշման, չորս օր շրջելով Էջմիածնոց գաւառի շրջակայ գիւղերի մի մասը, ընդամենը 24 գիւղ, Տաձկահայաստանից եկած գաղթականների դրութիւնը, կարիքները և թիւը քննելու նպատակով և ներկայացնելով յարգելի վարչութեանդ շրջակայ 24 գիւղիրում ցրուած բոլոր գաղթականների մանրամասն ցուցակը նոցա քանակութեան, կարիքների մասին, պատիւ ունենք աւելացնելու հետևեալը.

<u>ա</u> 16 գիւղերում միայն կային գաղթականներ մեր շրջած 24 գիւղերից հետևեալ քանակութեամբ՝

| Վերին Խաթունարխ <sup>1</sup>  | որն ունի 72 | պահում է 3 տուն | բաղկացած 13             |
|-------------------------------|-------------|-----------------|-------------------------|
|                               | տուն բնակիչ | գաղթական        | hnqnıg                  |
| Ներքին Խաթունարխ²             | 150         | 2               | 11                      |
| Չիբուխչի³                     | 160         | 1               | 4                       |
| Ղուրդուղուլի <sup>4</sup>     | 200         | 2               | 17                      |
| Շահրիար⁵                      | 250         | 1               | 6                       |
| Ջաֆարապատ <sup>6</sup>        | 70          | 3               | 16                      |
| Քյալագիարխ <sup>7</sup>       | 100         | 2               | 14                      |
| Մոլլա Բայազետ <sup>8</sup>    | 200         | 5               | 16                      |
| Գեչրլու <sup>9</sup>          | 250         | 36              | 203                     |
| Ձեյվա <sup>10</sup>           | 200         | 5               | 23                      |
| Այլանլու ներքին <sup>11</sup> | 85          | 2               | 7                       |
| Ալիբէքլու <sup>12</sup>       | 95          | 2               | 7                       |
| Քյորփալու <sup>13</sup>       | 200         | 1               | 7                       |
| Հայթաղ <sup>14</sup>          | 150         | 7               | 34                      |
| Մամաղար <sup>15</sup>         | 200         | 7               | 38                      |
| Այլանլու վերին¹6              | 50          | 2               | 11                      |
| 16 գիւղ                       | 2432        | 81              | 428 hnգnյ <sup>17</sup> |

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Ակնաշեն։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Գայ։

 $<sup>^3</sup>$  Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Վարդանաշեն։

<sup>4</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Արմավիր։

<sup>5</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Նալբանդյան։

<sup>6</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Գետաշեն։

 $<sup>^{7}</sup>$  Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Շենավան։

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Բամբակաշատ։

ց Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Մրգաշատ։

 $<sup>^{10}</sup>$  Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Տարոնիկ։

<sup>11</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Լենուղի։

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Աթարբեկյան։

<sup>13</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Արշալույս։

<sup>14</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում։

<sup>15</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Գեղակերտ։

<sup>16</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Ծաղկունք։

 $<sup>^{17}</sup>$  Աղյուսակ ա-ն տպագրվել է «Մշակ» թերթում (1896, թիվ 152, 28.XII, էջ 3)։

### բ) բոլորովին գաղթականներ չկալին հետևյալ գիւղերում

| 1) Թազագիւղ <sup>լ</sup>  | բաղկացած է 12 տուն բնակիչներից |
|---------------------------|--------------------------------|
| 2) Մարգարա²               | 200                            |
| 3) Էվջիլար³               | 80                             |
| 4)Ուզունոբա⁴              | 100                            |
| 5) Արմդլու5               | 80                             |
| 6)Ղուզիգիդան <sup>6</sup> | 90                             |
| 7) Սարդարպատ <sup>7</sup> | 280                            |
| 8) Հաջիլար <sup>8</sup>   | 80                             |
| 8 գիւղեր                  | 922                            |

որոնց մէջ 30 տուն քրդեր են, որոնք բնակվում են Սարդարապատում։

- գ) Մեր շրջած գիւղերում ցրուած գաղթականների վիճակը, շնորհիւ հայ գիւղացիների առատաձեռն օգնութեան միանգամայն ապահոված կարելի է համարել բնակարանի, հացի և վառելիքի կողմից, սակայն անկողնի և հագուստի կողմից միանգամայն զուրկ էին գաղթականները, առաւել ևս կանայք և մանր երեխաները ու պատանիները, որոնց վրայ հրաւիրում ենք յարգելի վարչութեանս առանձին ուշադրութիւնը։
- դ) բոլոր գաղթականների մէջ միայն մէկ հոգի կար, որ գիտէր արհեստ, այն ևս հիւանդ պառկած էր անկողնում. մնացած բոլոր գաղթականները երկրագործներ են և ձմրան պատճառու գիւղերում ոչ մի գործով չեն պարապում, բացի մի քանի անձինքներից, որոնք կարողացել էին հարուստ գիւղացիներից մի քանիսի մոտ ծառալ մտնել այն ևս «հացափոր»- առանց դրամական վարձատրութեան։
- ե) Վարչութեանդ ուշադրութիւնն ենք հրաւիրում և գիւղում ցրուած հիւանդ գաղթականների վրայ, որոնց թիւր հասնում էր 52 հոգու և գտնվում ին հետևեալ գիւղիրում.

ւ Գլուդ Էջմիածնի գավառում, այժմ Լքյալ։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Գլուղ Էջմիածնի գավառում։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Արազափ։

<sup>4</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Արգավանդ։

<sup>5</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Տանձուտ։

<sup>6</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Այգեշատ։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում, այժմ Հոկտեմբեր։

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> Գյուղ Էջմիածնի գավառում այժմ Մրգաստան։

| 1) Վերին Խաթունարխում  | 3 հիւանդ                  |
|------------------------|---------------------------|
| 2) Ներքին Խաթունարխում | 2                         |
| 3) Ջաֆարապատում        | 7 (մէկ ընտանիքում 5 հոգի) |
| 4) Մոլլա Բայազետում    | 4                         |
| 5) Գեչրլում            | 15 հիւանդ                 |
| 6) Ալիբէքլում          | 3                         |
| 7) Հայթաղում           | 4                         |
| 8) Սամաղարում          | 7                         |
| 9) Այլանլու վերին[ում] | 3                         |
| 10) Քյորփալուում       | 1                         |
| 11) Զեյվայում          | 3                         |
| Գումարն է              | 52 հիւանդ                 |

Բժշկի բացակայութեան պատմառով, չկարողանալով բոլոր հիւանդներին օգնութեան հասնել, որոնց մէջ երևում էին տիֆով հիւանդներ, միայն հասարակ ջերմ ունեցողներին տալիս էինք խինին և ֆինացիտին, այն ևս բժշկի օգնական պ. Պ. Սուքիասեանի խորհրդով։ Սակայն հիւանդութիան առաջն առնելու համար պետք է խիստ միջոցներ ձեռք առնել, որպէսզի հիւանդութիւնը չտարածուի և գիւղացիների մէջ։

զ) Պարտք ենք համարում յայտնել նաև որ մենք մեզ յանձնուած պարտականութիւնը չկարողացանք լրիւ կատարել, և այցելելով մեր շրջանի միայն <u>24</u> գիւղերը, մնացածները – Աշտարակ, Օշական, Մոլլադուրսուն, Մուղնի, Եղվարդ և այլն – թողեցինք առանց այցելելու և նոցա մէջ բնակուող գաղթականների դրութիւնը ու կեանքը քննելու, որովհետև չարամիտ անձնաւորութիւներ իբրև նպատակ ունենալով վտանգի ենթակել թէ մեզ և թէ ընկերութան տեղիս ձիւղին, լայտնել էին պ. Գաւառապետին, որ իբր թէ մենք շրջելով գիւղերը զանազան կեղծ միջոցներով, խաբել ենք գիւղացիներին և փողեր ենք ժողովել զանազան նպատակների համար։ Այս պատձառով պ. Գավառապետը հրաւիրելով մեզ քննութեան մենք բացէ ի բաց մերժեցինք այդ զրպարտութիւնը և, յայտնելով մեր ձանապարհորդութեան բուն նպատակը, խնդրեցինք խիստ քննութիւն նշանակելն և հաստատ տեղեկութիւններ ժողվել մեր գործունէութեան մասին գիւղերում։ Սակայն պ. Գաւառապետը, երբ տեղեկացաւ, որ մեր նպատակն ու գործն է եղել Ճիշտ տեղեկութիւն ժողովել գիւղերում ցրուած բոլոր գաղթականների դրութեան մասին, գովեց վարչութեանս եռանդը և իւր ուրախութիւնը յայտնելով վարչութեան տպաւորության մասին, խնդրեց ժողոված տեղեկութիւնները գաղթականների մասին հաղորդել իրեն պաշտոնապէս։

<sup>1</sup> Դառը դեղափոշի կամ դեղահաբ, որը ստացվում է խինի ծառից և օգտագործվում է իբրև տենդի դեղամիջոց։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ցավազրկող, ջերմաթողող և հակաբորբոքային դեղամիջոց։

Նախագահ վարչութեան` Աւետիս Օհանջանեան Անդամ վարչութեան` Պետրոս Սուքիասեան Ճիշտ է իսկականի հետ` Քարտուղար վարչութեան` Դ. Թատեէոսեան

ՀԱԱ, ֆ. 28, ց. 1, գ. 357, թթ. 112-113 (պատձեն, ձեռագիր)։

#### Lilit Kosyan – Documents about the Western Armenian Migrants Who Survived the Massacres in 1890s

In 1890s 300.000 Western Armenians became victims of the massacres organized by Abdul Hamid II. The Armenians who managed to escape with their lives from the slaughtering policy began to migrate spreading all over the world. They were also persecuted on their way. Their naked and starving condition that made them fall victim on the one hand, and the Kurdish assaults on the other aggravated the condition of the miserable refugees. In order to lend them a helping hand, different charitable, social and religious organizations and companies were founded. The Armenian charitable fund of the Caucasus established in 1881 was among such companies, which had undertaken the greater part of humanitarian assistance to refugees. Part of the refugees settled in Vagharshapat. There are some documents given in the article which describe the condition of the refugees settled in Vagharshapat and the assistance shown to them. In these documents the Armenian charitable fund of the Caucasus describes the condition and the number of the refugees.

# LE CHEMIN DE CROIX PARCOURU PAR UN RELIGIEUX ARMÉNIEN

**Mots-clefs** – Baghdiguian, Bzommar, Mont Liban, Angora, communauté, couvent, Ministère des cultes, police, abbé, directeur, catholique

Ce document, que je présente aux lecteurs de notre revue, a été rédigé en 1919 par un religieux arménien, le Père Khoren Clemens, habitant à Angora. Il s'agit d'une lettre qu'il a adressée à l'un des militaires français, le capitaine de Courson, sur sa demande, et où il a décrit les péripéties du martyre de l'abbé Nersès Baghdiguian, homme d'Église arménien, lors de la Première Guerre mondiale.

À cette époque, les persécutions dirigées contre le peuple arménien battaient toujours leur plein dans l'Empire ottoman et la lettre en question en est la meilleure preuve. L'abbé Baghdiguian, qui avait déployé son activité religieuse depuis 1892 dans différentes villes de l'Empire ottoman, surtout dans celles de l'Arménie occidentale, se trouvait, au début de la guerre, à Bzommar, au Liban. Ayant été nommé, en 1916, vicaire patriarcal et curé de la communauté arménienne catholique d'Angora, il avait été contraint de quitter le Liban et de diriger vers le nouveau lieu de sa nomination.

L'auteur de cette lettre a présenté, d'après sa propre terminologie, le « chemin de Croix », que l'abbé Baghdiguian a été obligé de parcourir lors de ce voyage, en subissant presque à chaque instant des brutalités, voire des atrocités, et des humiliations de la part des représentants des autorités ottomanes qui l'accompagnaient. À travers ce récit fiable du Père Khoren Clemens, on peut recueillir des impressions authentiques sur les différents aspects du processus génocidaire dirigé contre les Arméniens, surtout celui de la conversion forcée à l'islam, ainsi que de la position négative du gouvernement ottoman à l'égard de la religion des Arméniens rescapés du génocide et de l'accomplissement de leurs rites religieux. Il met bien en évidence et de manière convaincante les obstacles que les autorités ottomanes locales mettaient régulièrement sur la voie des religieux arméniens lors de l'accomplissement de leur mission dans l'Empire ottoman. L'attitude défavorable des représentants des autorités ottomanes envers l'abbé Baghdiguian et leur hostilité à l'égard de son activité à Angora prouvent de manière irréfutable l'existence des conditions pénibles, dans lesquelles se trouvaient toujours les Arméniens de l'Empire ottoman, même après la chute du pouvoir des Jeunes-Turcs.

Je n'ai pas pu, à mon grand regret, me procurer des informations ni sur l'abbé Baghdiguian, ni sur le Père Khoren Clemens. Or la lettre de ce dernier, adressée au capitaine de Courson, est d'un intérêt indéniable. Précisons que ce document est plein de fautes orthographiques et stylistiques que nous avons corrigées dans la mesure du possible en respectant la terminologie parfois étrange de l'auteur ; il est probable que l'auteur n'avait pas une parfaite maîtrise du français.

Ce document, rédigé à la main, se trouve dans les Archives du Musée-Institut du Génocide des Arméniens de l'Académie nationale des sciences de la République d'Arménie (département 8, dossier 284, n° 182).

VAROUJEAN POGHOSYAN

Angora, le 16 mai 1919.

Monsieur, Monsieur le Capitaine de Courson du 51<sup>e</sup> Régiment d'artillerie

> à Constantinople Secteur 510 C.

Permettez-moi de vous présenter cet écrit au crayon, parce que je voudrais en avoir une copie. Voilà l'histoire abrégée de M[onsieu]r l'Abbé Nersès vartabed Baghdiguian, dont vous m'aviez demandé d'envoyer les souffrances qu'il a dû endurer durant cette persécution arménienne, pendant la dernière guerre. M[onsieu]r l'Abbé Nersès vardaped Baghdiguian, actuellement vicaire patriarcal et curé de la communauté arménienne catholique d'Angora, est né le 1<sup>er</sup> mai 1867 à Brkenik, village armén[ien] cathol[ique], tout près de Sivas. Il est membre du Couvent arm[énien] cathol[ique] de Bzommar sur une hauteur du Mont Liban. Comme séminariste, il a fait ses études primaires de dix ans au séminaire susdit, et de là il a été envoyé à Rome, pour v continuer ses études supérieures de philosophie et de théologie. Le 15 août 1892, il a été consacré comme prêtre arménien cathol[ique]. Puis, il a été envoyé sur ordre patriarcal à Brkenik, Sivas, Gurune, Ourfa, Mamouret-ul-Aziz, Brkenik, comme vicaire patriarcal et curé de la communauté arm[énienne] cathol[ique]. Quoiqu'il ait subi toujours beaucoup de difficultés de la part du gouvernement turc comme représentant de la communauté, quand même il a pu plaider les causes des communautés arm[éniennes] cathol[iques] qui lui étaient confiées comme vicaire patriarcal. Quatre mois avant la dernière mobilisation en 1914, sur ordre du Patriarche armén[ien] cathol[ique], il a dû quitter le 1er avril Brkenik, et via Constantinople, il est rentré à Bzommar le 1<sup>er</sup> mai a[nni] c[urrentis]. Depuis ce temps-là, il se trouvait au couvent de Bzommar

C'est le 5 juin 1916 que le *kaïmakam* de Djounié avait fait savoir au *mudir* de Kosta qu'il devait arrêter le prêtre arm[énien] cathol[ique] Nersès Baghdiguian et, de là, l'envoyer sous l'escorte de gendarmes turcs. Comme le *mudir* de Kosta était persuadé de l'innocence de l'Abbé Nersès Baghdiguian, il avait voulu le sauver de cette mauvaise situation, dont on ne savait pas la cause et il avait répondu au *kaïmakam* de Djounié qu'une telle personne n'existait pas au couvent de Bzommar. Pendant ce temps-là, le conseil du Couvent, ignorant toute cause de culpabilité de M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian, avait décidé de cacher l'Abbé Nersès B[aghdiguian] dans le couvent « Marchalita » des Sœurs maronites, situé à une distance de 20 minutes de Bzommar. Il y avait déjà au couvent « Marchalita » un réfugié anglais. Le cinquième

jour (le 10 juin) de son refuge au couvent des Sœurs maronites « Marchalita », quinze gendarmes turcs avaient déjà cerné le couvent susdit. Sur l'avertissement des Sœurs, il se cache dans les caves souterraines du couvent avec l'Anglais nommé Frédéric Godolia, originaire de Beyrouth, sujet anglais qui avait en possession un passeport italien d'un autre nom. Les gendarmes pénètrent dans le couvent, ayant à leur tête le commandant Hanna bey Dahr, de confession catholique, et le capitaine Arif, mahométan. Enfin, ils viennent à découvrir l'Abbé Nersès Baghdiguian avec l'Anglais dans les caves du Couvent des Sœurs. Après les avoir fouillés et trouvé sur M[onsieu]r l'Abbé 2,5 l[ivres] t[urque]s on les arrête tous les deux. En route, M[onsieu]r l'Abbé propose au commandant de ne pas le faire accompagner de quinze gendarmes. Mais le commandant repousse cette demande de M[onsieu]r l'Abbé. Et voilà le capitaine qui se charge de le conduire tout seul à Djounié où les deux prévenus devaient arriver. Pendant cette marche, dans les forêts de Bab-el-Hava, le capitaine lui demande les 2,5 l[ivres] t[urque]s que M[onsieu]r l'Abbé possédait lorsqu'il avait été arrêté. Il les lui refuse, mais, menacé d'un revolver par le capitaine, il se voit obligé de lui donner la somme unique de 2,5 l[ivres] t[urque]s qu'il avait sur lui en ce temps là. Arrivé (le 10 juin) à Djounié, il fut obligé de passer la nuit avec son camarade anglais, sur les pierres, à la Direction de la police du local. Le lendemain (le 11 juin) on les conduit à Baabdé, escorté de deux gendarmes, baïonnette au canon, et de deux policiers, chez le moutessarif du Mont Liban. Après une telle marche solennelle de six heures, ils arrivent à Baabdé, à la résidence du moutessarif. Le soir venu, on les emprisonne. À peine Monsieulr l'Abbé entre-t-il dans la prison qu'il tombe évanoui, à cause des odeurs suffocantes de la prison. La nuit du 13 juin, après avoir couru deux fois le danger direct du fusil et de la baïonnette, un tremblement de nerfs le surprend.

Le jour suivant, après les procès-verbaux de M[onsieu]r l'Abbé et de l'Anglais, ils sont tenus au large jusqu'à l'arrivée du moutessarif qui était absent ce jour-là à cause d'une inspection dans les environs de Baabdé. Après quatre jours, le moutessarif rentre chez lui et il fait venir M[onsieu]r l'Abbé Nersès devant lui, et après lui avoir demandé son nom et consulté le commandant général du Mont Liban, il lui communique qu'on l'a fait venir ici, pour lui faire savoir que le Patriarche arménien catholique avait donné l'ordre, par l'intermédiaire du Ministre de la justice et des cultes, pour la personne de M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian, de se rendre à Angora comme vicaire patriarcal et curé de la communauté arm[énienne] cathol[ique] d'Angora! Après cela, le *moutessarif* lui demande quelle était l'identité de l'Anglais : - « Est-ce qu'il est vraiment Italien d'après le passeport qu'il possède ? » M[onsieu]r l'Abbé assure qu'il devait être sûrement Italien, parce qu'il parlait couramment l'italien et que les consuls européens ne délivrent jamais de passeports aux personnes qui ne sont pas vraiment sujets de leurs gouvernements. D'après cette explication donnée par M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian pour plaider la cause de l'Anglais qui portait un passeport italien, - le moutessarif, convaincu, le laisse aussi en pleine liberté. Maintenant, voilà les deux prévenus qui retournent chez eux le 15 juin à Bzommar. Après cette aventure, M[onsieu]r l'Abbé se repose un petit peu, pour recommencer son chemin de Croix. Huit jours après son entrée à Bzommar, M[onsieu]r l'Abbé Nersès fût appelé par le moutessarif du Mont Liban à Baabdé, où celui-ci lui promet de respecter d'après les conditions préalables de M[onsieu]r l'Abbé pour se rendre à Angora ; le moutessarif lui fait savoir que selon l'assurance reçue de Constantinople

par télégramme, au moins deux églises de la ville d'Angora lui seraient confiées et que le reste de la population arm[énienne] cathol[ique] ne serait plus déporté.

Avant son départ pour Angora, M[onsieu]r l'Abbé veut voir l'évêque d'Angora qui était alors en exil à Damas. De retour de Damas (le 11 août), neuf agents de police l'accompagnent sur la ligne Damas-Raïak; après lui avoir pris son billet de train et son vessika\* de voyage, ils lui proposent d'accepter le mahométanisme! Mais se voyant refusés par M[onsieu]r l'Abbé Nersès, c'est avec une haine diabolique qu'un des agents de police lui applique trois coups de poing, l'un à la joue droite, l'autre à la gauche, et le troisième à la bouche. Le résultat était déjà atteint, Monsieulr l'Abbé avait perdu toutes ses dents, ayant la bouche pleine de sang, pour la foi chrétienne! La somme que M[onsieu]r l'Abbé possédait alors, les policiers la lui avaient enlevée aussi. Dans cet état sanglant et dépourvu de tout, il arrive à Raïak le jour même, le 11 août. Après une hésitation à continuer sa route vers Alep, il prend la résolution de continuer sa route en tout cas et il y arrive le 12 août. On l'y emprisonne, l'accusant de ne pas avoir de vessika de voyage et de n'avoir pas pris son billet de chemin de fer! Avec mille difficultés, il sort de prison et tombe malade dans un état de total dénuement. Enfin, il quitte Alep le 21 août et arrive le 22 août à Adana, non sans mal. Après avoir rencontré mille difficultés de la part du gouvernement turc, il se dirige le 25 août d'Adana à Tarse. Le 27 août, il quitte Tarse pour se rendre en automobile de transport à Puzanti. Arrivé le même jour, il s'adresse à la direction de l'Hôtel allemand, demande une chambre, que l'on lui refuse. Mais, sur l'intervention d'un officier autrichien, les Allemands lui montrent une chambre sans plafond et légèrement couverte de feuilles de sapin. Cette chambre, à même le sol, était déjà l'habitation des poulets et des oies ; il y fut attaqué par les poux de ces oiseaux, ce dont il dut souffrir, bien entendu. Issu d'une famille arménienne catholique de Bilémédik, originaire d'Angora, M[onsieu]r Joseph Férahian, chef de train de Bilémedik, ayant appris la situation misérable de M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian, vient le prendre chez lui, pour le sauver de cette misère où il se trouvait, bien malgré lui. Ici aussi, il rencontre de nouveau de la part du gouvernement turc mille difficultés, pour continuer sa route vers Angora. Après avoir couru ici le danger d'être fusillé, il quitte enfin Puzanti le 15 septembre et arrive le 16 septembre à Konia. À peine arrivé, il tombe malade chez le P[ère] Antoine S.A. – Après quelques jours, étant un peu remis, il a veut continuer son chemin vers Angora. Mais voilà encore des difficultés de la part de la police de Konia. Le chef de la police de Konia lui dit ouvertement : « Nous avons incendié Angora, il n'y reste plus d'église ni de peuple catholique! » Il ajoute: « Tu ne pourras pas non plus te rendre à Angora, le voyage t'est interdit ». Et M[onsieu]r l'Abbé lui réplique: « Même s'il me fallait mourir pour cela, je me rendrais à Angora ». Après cela, il envoie au Patriarcat arm[énien] cathol[ique] et au Ministère de la justice et des cultes une dépêche, les informant que la police de Konia ne lui permet pas continuer son chemin vers Angora. Après une quinzaine de jours, la police lui fait savoir que, d'après la réponse reçue de Constantinople il pouvait continuer son chemin vers Angora. Mais voilà qu'une grave maladie le surprend; cependant grâce aux bons soins du Docteur Post, un Américain qui traitait surtout les pauvres, il guéri. Le 26 octobre, il quitte enfin Konia pour rentrer à Angora, sa destination, où il arrive

<sup>\*</sup> En turc : document. – V. P.

le 28 octobre 1916. – Il lui a donc fallu trois mois p[our] faire ce chemin de Croix, pour pouvoir arriver à sa destination à Angora!

À son arrivée, l'Abbé Nersès Baghdiguian, comme vicaire patriarcal arm[énien] cathol[ique], trouve le reste de la population arm[énienne] cathol[ique] dans un état très regrettable au point de vue tant moral qu'économique. Pour relever le moral de son peuple, il commence à prêcher pendant la messe journalière, qu'il célébrait dans une maison, n'ayant point d'église ni même une petite chapelle à sa disposition. Le résultat de toutes ces prédications était très salutaire. Le peuple avait déjà repris – en quelques mois – sa conduite chrétienne. Il ne se soumettait plus aux velléités des employés du gouvernement turc et des policiers. Ce changement dans le moral du peuple étant la cause unique du mécontentement des fonctionnaires gouvernementaux envers M[onsieu]r l'Abbé Nersès, ils se mirent à s'irriter contre lui. À partir de ce temps-là, M[onsieu]r l'Abbé Nersès devait souffrir ce que suit.

C'était le 15 janvier 1917 : un Turc voulant épouser une fille arm[énienne] cathol[ique], qu'il avait lui-même violée, il avait fait recours au juge turc pour les formalités nécessaires. Le juge, ne respectant point les conditions prescrites par la loi ottomane dans le cas de conversion d'une personne chrétienne à l'islam, enjoignit à M[onsieu]r l'Abbé, vicaire patriarcal, par l'intermédiaire de personnes officieuses, qui n'avaient aucun ordre officiel à la main, – de venir chez lui, sans lui faire connaître la cause de cette invitation. En arrivant au siège du gouverneur, M[onsieu]r l'Abbé se voit menacé par une foule musulmane qui attendait le résultat des formalités concernant la conversion de la fille catholique à l'islamisme, la malheureuse ayant déjà été violée trois jours auparavant. Le juge menace M[onsieu]r l'Abbé de l'exiler s'il refuse de signer pour constater la conversion de la fille cathol[ique] à l'islamisme. M[onsieu]r l'Abbé résiste refusant d'approuver cette formalité officielle! Enfin y étant contraint, il donne sa signature, écrivant en même temps sur l'acte officiel : « Ayant trouvé cette formalité contre la loi, je donne mon approbation! » Après cela, il se sauve à peine de la main du juge et de la foule musulmane irritée contre lui.

Quoique le *vali* d'Angora, dès l'arrivée de M[onsieu]r l'Abbé, lui eût permis de choisir une maison où il devait célébrer la S[ain]te Messe et les autres cérémonies ecclésiastiques, le gouvernement ne cessait point de lui faire des difficultés à cet égard, jusqu'au fameux jour du 27 mai 1917 où l'on lui défendit formellement de dire la messe dans la maison même où il la célébrait déjà avec le consentement du *vali* d'Angora. C'était le jour de la Pentecôte\* le 27 mai, après les S[ain]tes Messes et les prédications du jour, quand le peuple arm[énien] cathol[ique] quittait la maison de prière : les policiers turcs arrivent alors et examinent toutes les femmes et les jeunes filles, pour chercher celles qui avaient accepté le mahométanisme, mais ils n'en trouvent aucune. Sur cela, ils pénètrent dans la maison de prière, et commencent à fouiller les chambres et les coffres. Quand M[onsieu]r l'Abbé leur demande ce qu'ils cherchent dans la maison, ils lui répondent qu'ils cherchent des femmes et des jeunes filles nouvellement converties à l'islamisme, ainsi que de la dynamite. M[onsieu]r l'Abbé leur propose de demander une fois au peuple ce que c'était que la dynamite! Ils entreprennent alors d'interroger M[onsieu]r l'Abbé pour le prendre au piège, mais

 $<sup>^*</sup>$  Fête chrétienne qui se célèbre cinquante jours après Pâques, en mémoire de la descente du Saint Esprit sur les Apôtres. -V. P.

n'ayant reçu aucune réponse, ils le quittent. Vers les dix heures et demie du matin, M[onsieu]r l'Abbé quitte aussi la maison de prière pour prendre son déjeuner dans sa résidence. À peine arrivé, voilà qu'il trouve les gendarmes, conduits par un policier, déjà devant sa porte, le demande d'une manière grossière. Sans prendre son café, il descend à la porte de son domicile, qu'il quitte, escorté par deux gendarmes baïonnette au canon et accompagné d'un policier. Il commence à traverser les rues de la ville, en laissant son peuple dans les soucis et l'inquiétude. À l'arrivée à la Direction de la police, on avertit à haute voix le commissaire de police, en disant « Voilà, nous l'avons amené! » Le commissaire de police le fait attendre cinq minutes. M[onsieu]r l'Abbé, dans l'expectative, prend la parole pour lui demander quel était l'ordre qu'il voulait lui communiquer? – Je te défends à partir de demain de prier dans la maison de prière et de laisser venir le peuple chez toi ! - Quelle est la faute pour laquelle vous nous défendez cela ? lui demande M[onsieu]r l'Abbé. Je ne vous ai pas dis que vous avez fait une faute! Mais il faut savoir que, pour pouvoir prier dans une maison, il faut avoir la permission formelle du Ministère des cultes! Mais c'était vous qui m'aviez communiqué la permission du Ministère des cultes, où il était mentionné qu'il fallait indiquer une maison pour y pouvoir célébrer les cérémonies ecclésiastiques.

Et comme je vous proposais alors de nous permettre de choisir une autre maison de prière, à cause de l'insuffisance de la maison déjà indiquée, vous m'aviez répondu que cette maison vous avait été indiquée officiellement et que vous ne pouviez plus choisir une autre maison de prière, lui réplique M[onsieu]r l'Abbé. – Voilà, je te donne l'ordre de ne plus prier dans la maison de prière à partir de demain. – Moi aussi je me trouve obligé de télégraphier votre ordre au Ministère des cultes ! lui répond M[onsieu]r l'Abbé. – Je dois vous communiquer l'ordre que j'ai recu, je suis un simple employé, vous pouvez vous adresser pour cela au directeur de police d'ici, lui répond le commissaire. Maintenant Monsieulr l'Abbé se présente au directeur de police et lui raconte ce qui s'était passé à son sujet chez le commissaire de police. Le directeur, après avoir tout écouté, lui répond : Oui, c'est défendu de prier dans une maison. - M[onsieu]r l'Abbé lui demande: Est-ce que cette interdiction est une nouvelle interdiction ou bien déjà ancienne ? - Nous n'avons point d'obligation de vous faire connaître qu'elle soit nouvelle ou ancienne! réplique le directeur de police. - Vous savez déjà que nos quatre églises ont été incendiées, alors où voulez-vous que je prie avec mes ouailles!? – Je ne vous dis pas de ne pas prier, mais il est défendu de prier dans une maison sans la permission du Ministère des cultes! répond le directeur. - Excusez moi, je n'ai pas pu saisir la signification de vos paroles, vous dites, faites vos prières, et vous ne nous indiquez pas un lieu de prière! Couper les ailes d'un oiseau attendre qu'il vole, c'est une contradiction! Le premier article du Code civil dit que, s'agissant d'une affaire donnée, la sentence doit être prononcée en fonction de ce but. C'est le Ministère des cultes qui m'a envoyé ici pour servir mes ouailles, c'est alors, bien entendu, qu'on devait m'indiquer un endroit pour le culte. Comme vous vous rappelez encore, cette défense a été formulée une autre fois aussi, mais le vali précédent ordonna de continuer nos prières dans la même maison, jusqu'au moment où on pourrait trouver une autre place plus convenable, répond M[onsieu]r l'Abbé. -Cet ordre était alors donné oralement, lui réplique le directeur. - Mais non! M[onsieu]r le vali vous avait communiqué cet ordre par écrit, en y ajoutant son propre ordre, sur ma requête, que je lui avais présentée la première fois à l'occasion de cette

difficulté –, et moi-même je vous l'avais présentée alors. Donc, je vous avais demandé de nous permettre de continuer nos prières dans la maison où nous les faisions jusqu'à ce jour. Et vous m'aviez permis encore de chercher une autre maison plus convenable pour nos prières, accompagné d'un agent de police. Après que j'eus effectué des recherches pendant une semaine sous la pluie et la neige, et après le rapport de l'agent de police, vous m'aviez répondu que vous aviez besoin de toutes les maisons indiquées dans ce rapport, or vous savez aussi très bien, que, jusqu'à aujourd'hui, aucune de ces maisons n'est utilisée pour vos besoins en matière d'école, d'hôpital, etc., etc., et elles restent même inhabitées ! lui rappele M[onsieu]r l'Abbé. – Je ne me souviens pas de choses pareilles, dit le directeur. – Donnez l'ordre, s'il vous plaît, d'entrer chez vous, en ce moment-ci, à M[onsieu]r Nouri Effendi, à l'agent de police, avec lequel j'avais alors visité les maisons susdites, et qui avait rédigé le rapport de ces maisons ! Et c'est moi-même qui vous ai présenté ce rapport, demandez-le ! réplique M[onsieu]r l'Abbé.

*Directeur de police.* – Pas besoin d'une requête! D'après ce que j'entends, vous recevez les nouvelles converties à l'islam dans votre maison de prière. –

M[onsieu]r l'Abbé. – Je n'ai pas le temps de m'en occuper. Si elles viennent à ma maison de prière, défendez-leur de venir chez moi. Quant à moi, je ne le peux pas, car la porte de la maison de prière est toujours ouverte pour tout le monde, chacun est libre d'y entrer. Et si les chrétiens viennent visiter vos mosquées, est-ce que vous le leur défendez jamais? Ce que je sais, c'est qu'il n'y a pas de loi qui défende à ceux qui veulent visiter la maison de prière de le faire. Ce sont les « Kizilbaches » qui mangent leur agneau sacré entre eux seulement, sans permettre de venir à une autre personne qui n'est pas de leur confession.

Direct[eur] d[e] police. Vous parlez trop! Ne connaissez-vous pas les nouvelles converties à l'islamisme. Vous devez leur défendre de vous visiter à la maison de prière.

*M[onsieu]r l'Abbé*. Mais non, je ne peux pas les connaître, car les nouvelles converties ne sont pas habillées comme les chrétiennes, elles ont leur voile. Si vous le voulez quand même, donnez-moi la liste de celles-ci, comme je vous l'ai dit deux ou trois fois déjà, et donnez-moi aussi la liste de tous les prêtres, qui d'après vos lois, devraient assister à la conversion de ce genre de personnes, avec les signatures des prêtres assistant. Dans le cas contraire, toutes ces nouvelles converties sont mes ouailles.

*Direct[eur] d[e] police*. Si un prêtre n'y assiste pas, ne sont-elles pas considérées comme de vraies musulmanes ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Tout le monde doit connaître les lois du gouvernement, et ce qui n'est pas connu par la loi, vous ne pouvez pas l'accepter, moi non plus.

Direct[eur] de police. Je vois que tu as besoin d'une correction!

*M[onsieu]r l'Abbé*. J'accepte cela, mais j'en ai besoin de la part d'un confrère plutôt que de vous, parce que vous n'êtes pas à même de le faire.

Direct[eur] de po[lice]. Pas besoin de bavarder! Comment cela se fait-il que je connaisse mes policiers et que vous, vous ne puissiez connaître les nouvelles converties?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Voulez-vous dire que les nouvelles converties sont aussi mes ouailles, et moi, que je dois les connaître ?

Directe[ur] de police. Trêve de bavardage! Elles ont accepté vraiment la juste religion! (le mahométanisme)!

*M[onsieu]r l'Abbé*. Mais je sais ce que je dis, et ce que je dis, c'est la vérité. Comment voulez-vous que [je] les connaisse, ou que je sois au courant, si elles sont voilées. Et de plus, aujourd'hui à la S[ain]te fête de la Pentecôte, où il y avait beaucoup de monde à la Messe, vos policiers ont fait des recherches parmi mes ouailles et n'ont pas pu trouver de nouvelle convertie. Comment voulez-vous donc que je puisse les connaître?

Dir[ecteur] de police. Menteur! Est-ce que tu dis la vérité? N'est-ce pas toimême, qui à l'occasion de Pâques, en bénissant les maisons, as refusé aux nouvelles converties de baiser la Croix? N'as-tu pas fait la même chose au cimentière après l'enterrement?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Voilà, n'ai-je pas fait ce que vous désiriez? Ne constatez-vous pas que j'ai opposé un refus aux nouvelles converties?

*Directeur de police*. Qui était cette femme insensée qui avait parlé contre la police, et que vous aviez grondée dans la maison de prière ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Je ne connais pas de femme qui ait dit de nouvelles choses ou prononcé de nouvelles paroles au sujet de la police. Mais je suis sûr et certain qu'il n'existe plus parmi mes ouailles de femmes ou de jeunes filles malhonnêtes. Ces femmes malhonnêtes ont été, en général écartées et éloignées de mes ouailles, et sont devenues des mahométanes. L'honnêteté met une langue dans la bouche des ignorants pour parler des choses que les savants malhonnêtes ne peuvent point dire.

*Direct[eur] de police*. Pas de bavardage ! Je te défends de prier dans la maison de prière, en y invitant le peuple, pas même deux personnes !

*M[onsieu]r l'Abbé*. Moi aussi, je serai obligé de m'adresser à qui de droit.

[Directeur de police]. Vous êtes libre de le faire, mais si le vali vous permet de continuer vos prières là où vous l'avez fait jusqu'à présent, moi aussi je vous permets de les continuer.

Enfin, Monsieul l'Abbé quitte le directeur de police vers une heure et demi a[nte] m[eridien] pour faire les démarches nécessaires auprès du vali. Il rédige une requête concernant cette question, c['est ]-à-d[ire] la maison de prière, pour y pouvoir continuer les prières, et il veut se présenter au vali, pour présenter personnellement la requête susdite. Sous le prétexte d'une occupation urgente, M[onsieu]r le vali refuse de le recevoir et l'envoie chez son secrétaire, en disant qu'il explique à son secrétaire la cause de la visite, ou bien qu'il vienne le voir le lendemain. M[onsieu]r l'Abbé, à son tour, après une certaine hésitation, renonce à cette affaire de requête et à la visite au secrétaire du vali, n'ayant point confiance en cette personne antichrétienne. Il veut alors rentrer chez lui, après tant de fatigue inutile, de dix heures et demi du matin jusqu'à deux h[eures] a[nte] m[eridien]. – Et voilà que, de nouveau, un policier et un gendarme l'arrêtent en chemin. Ils le conduisent encore une fois à la direction de police et le présentent au commissaire en chef, disant : « Voilà, nous l'avons amené »! Le commissaire lui ordonne de rester dehors, à la porte, et il mande chez lui un agent de police, qui vient, quelques minutes après, l'appeler d'un air dédaigneux, pour le conduire dans la chambre d'interrogatoire. Voilà le troisième interrogatoire qui, après ceux du commissaire de police et du directeur de la police, commence pour M[onsieu]r l'Abbé.

Un agent de police, nommé Kara Ali, désigné pour interrogatoire, lui pose la question : — D'après la prophétie de Moïse — « Le Bon Dieu va ressusciter pour vous un prophète comme moi, vous devez l'écouter » — qui est ce prophète ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. C'est pour une discussion religieuse que vous m'avez fait venir ici cette fois-ci? Si vous me demandez cela officiellement, je vous prie d'écrire mes réponses; si c'est officieusement, je ne suis pas obligé de vous répondre.

L'agent de police. Tais-toi! et réponds-moi à ce que je te demande ici, c'est un lieu officiel où tu te trouves, espèce de chien!

*M[onsieu]r l'Abbé*. Je vous remercie pour cela, et je serai très heureux d'être comme un chien qui guérit ses plaies en les léchant. Et moi je voudrais lécher les plaies de tous ceux qui ne connaissent pas leurs plaies, pour pouvoir les guérir comme un chien!

*L'agent de police*. Ne me donne pas de réponse évasive, c'est une citation assez claire pour notre prophète. Cette prophétie est faite par notre prophète, et elle se trouve même dans votre Bible. Qu'en dis-tu? Pourquoi me réponds-tu évasivement?

M[onsieu]r l'Abbé. Jusqu'à présent, j'ignorais que votre prophète était un Juif.

*L'agent de police*. Que le Bon Dieu nous en préserve! Notre prophète Mohammed est un Arabe. Attention à vos paroles!

*M[onsieu]r l'Abbé*. Très bien! Écoutez la prophétie dont vous m'avez parlé, tout d'abord elle n'appartient pas aux psaumes de David, comme vous le croyez, – elle appartient à Moïse qui s'adresse aux Juifs et non pas aux Arabes. Cette prophétie ne concerne point alors les Arabes, mais les Juifs, parmi lesquels le bon Dieu a ressuscité son prophète en la personne de N[otre] Seigneur Jésus-Christ, le Fils de Dieu, notre Sauveur, etc., etc.

*L'agent de police*. Tu es très impoli, parce que tu fais mention de notre prophète sans lui accorder ses titres !

*M[onsieu]r l'Abbé*. Nous avons l'habitude de donner tous ces titres à nos saints seulement, et nous n'en connaissons point d'autres pour leur attribuer ceux-ci. Je vois que vous voulez me forcer à accepter et à connaître votre prophète Mohammed. Par la grâce du Bon Dieu je n'accepterai point Mohammed, et je serai même prêt à mourir pour la foi de N[otre] Seigneur Jésus-Christ. – Vous me qualifiez d'impoli, mais je ne considère pas votre conduite comme une politesse, si vous m'exposez à une discussion pareille.

*L'agent de police*. À ce qu'il paraît, tu n'as pas été pressé sous la presse. Tu parles trop librement !

*M[onsieu]r l'Abbé*. C'est presque la vingt-cinquième année de mon sacerdoce, pendant toute la durée de ces années je n'ai jamais eu un moment tranquille et joyeux, excepté les jours scolaires, comme étudiant et séminariste. Quelle est cette peine que vous me donnez aussi aujourd'hui! (Il commence à pleurer!). –

L'agent de police. Pourquoi pleures-tu! Qui vous a fait quelque chose de mal? *M[onsieu]r l'Abbé*. Pas de réponse, il se tait...

L'agent de police. Dites-moi, avez-vous jamais lu le saint Coran?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Je vous en prie, laissez ces questions de côté. Je ne suis pas disposé à répondre sur ce sujet.

*L'agent de police*. On te demande officiellement, et tu dois me répondre à chaque question. « As-tu jamais lu le saint Coran » ?

M[onsieu]r l'Abbé. Oui, je l'ai lu.

L'agent de police. Quelle espèce de livre est-ce?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Si vous me demandez pour la langue, d'après les savants arabes, c'est une langue d'or.

L'agent de police. En quelle langue vous l'avez lu?

M[onsieu]r l'Abbé. En arménien ancien classique.

L'agent de police. Quel est le contenu de ça?

*M[onsieu]r l'Abbé*. C'est un mélange de plusieurs philosophes et de l'Ancien et du Nouveau Testament.

L'agent de police. Est-ce que tu ne l'acceptes pas comme un livre descendu du ciel ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Alors voulez-vous dire que c'était écrit au ciel, et puis qu'il est descendu sur la terre ?

L'agent de police. Oui, il a été écrit au ciel et puis il est descendu sur la Terre.

*M[onsieu]r l'Abbé*. C'est assez limité, ce que vous venez de dire. Nous lisons dans les chapitres de Coran – « *écrit* à *Médine* » – *écrit* à *La Mecque* et nous savons que toutes ces villes ne se trouvent pas au ciel, elles sont en Arabie.

L'agent de police. Alors, cela n'est pas un livre divin?

M[onsieu]r l'Abbé. Jamais, jamais!

L'agent de police. Comment le trouvez-vous en le comparant à l'Évangile?

M[onsieu]r l'Abbé. On ne peut pas comparer les ténèbres à la lumière.

L'agent de police. Sur cette réponse, furieux, en se levant de sa place, il se jette sur M[onsieu]r l'Abbé, en disant espèce d'âne et de chien, il te faut tirer la langue de ta nuque, et il commence avec trois autres policiers à lui appliquer des coups de poing sur la tête. M[onsieu]r l'Abbé tombe évanoui. Après quelque temps il se retrouve sur une chaise, la tête et la poitrine toutes mouillées. Quand il veut s'éloigner après un peu de repos, l'agent de police Kara Ali ne le laisse pas partir, et il dit : – J'espère que tu as profité de ta correction. Es-tu revenu à toi même ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Moi, je suis toujours revenu à moi même, et maintenant plus qu'autre fois. C'est au premier coup que le soldat a un peu peur, après ce moment, il se moque de la mort.

L'agent de police. Tu as enterré une nouvelle convertie ?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Jamais! Que le Bon Dieu m'en empêche, je ne veux jamais commettre un péché pareil. Ma foi catholique me défend cela. – Si vous pouvez établir cela, montrez-moi un témoin! Qu'il me dise quand? Où? Dans quel quartier? Quel nom? Quelle personne? Que de questions inutiles et illogiques vous me faites! N'avez-vous pas d'autre occupation que celle-là?

L'agent de police. Pas de bavardage! Réponds poliment à tout ce que je te demande. N'est-ce pas un manque de charité envers un mort? Est-ce que ta foi sainte t'enseigne cela?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Alors pourquoi me blâmiez-vous, il y a quelques minutes, pour avoir refusé l'enterrement d'une nouvelle convertie ? Quand même, il ne manque jamais de cruautés dans l'histoire en général, non seulement envers les morts, mais aussi envers les vivants! Et que de cruautés inouïes et incroyables ne rempliront-elles pas les pages de l'histoire après la guerre! Des cruautés réelles, auxquelles personne

ne voudra croire! Pourriez-vous me montrer un historien qui a pu démontrer que l'Église catholique avait été coupable pour une chose pareille.

L'agent de police. Qu'entends-tu en disant cela?

*M[onsieu]r l'Abbé*. Un homme intelligent pourra saisir très facilement ce que je viens de dire. Mes paroles n'ont point besoin d'explication!

*L'agent de police*. Nous ne donnons point d'importance aux paroles d'un fou ! [sic] On connaît les fous à leurs paroles.

*L'agent de police*. Tous les historiens sont unanimes pour constater la tyrannie de l'Église catholique. Il n'existe pas de religion plus tyrannique que celle de l'Église catholique.

M[onsieu]r l'Abbé. Vous pouvez dire ce que vous voulez. La langue n'a pas d'os, dit-on! Si je suis un fou, pourquoi entretenez-vous cette discussion avec moi? Mais vous devez savoir – « contra factum nullum argumentum ». – Oui, tous les historiens sont unanimes pour constater que la religion catholique n'a jamais été une religion propagée par la force de l'épée. Elle n'est pas non plus propagée par l'intelligence des savants et des philosophes. Ce sont les douze pécheurs ignorants qui ont humilié l'intelligence orgueilleuse du monde devant cette sainte religion! Ce sont ceux qui ont érigé la sainte Croix de notre divin Sauveur, le Fils de Dieu, Jésus-Christ, leur étendard victorieux, sur les débris de la corruption païenne et sur les crimes des trônes des rois tyranniques. À partir de sa fondation, cette religion a été beaucoup contrariée partout. Pendant trois siècles, des rois conquérants et très puissants ont dépensé leur énergie pour extirper cette religion, mais en ce temps-là, l'Église avait été couronnée plus de quinze millions de martyrs! Le sang de ces martyrs arrosa le monde entier comme un fleuve qui avait pris sa source du Paradis. Et voilà que tout le monde a commencé à adorer et à suivre le roi crucifié des Juifs, N[otre] S[eigneur] Jésus-Christ! Même les incrédules s'arrêtent ici et crient en disant : « C'est le doigt de Dieu! » Cette religion ne flatte pas les passions de la nature corrompue. Elle soulève les hommes de l'état animal et les rend nobles. Il n'y a pas eu de fondateur de religion qui ait donné, comme symbole, à ses sectateurs, le signe de la Croix. Et c'est ainsi que tout le monde a commencé à servir cette religion. Est-ce que tous les fondateurs de religion n'ont imposé pas leur doctrine aux peuples par la force de l'épée ou bien n'ont ils pas ouvert devant les peuples une large voie aux voluptés sensuelles, pour les entraîner derrière eux. Où bien encore, n'ont-ils pas servi de mauvais exemple avec leurs prédications. Et même, il y en a qui ont fondé leur paradis sur les idéaux brutaux.

L'agent de police. Imbécile, tu ne sais pas ce que tu dis ; à ce qu'il paraît, tu as bien appris à bavarder. Veux-tu chercher encore un peuple catholique, où pourras-tu en trouver un ? Voilà la protectrice du catholicisme, la France, qui est sur le point d'être ruinée complètement.

M[onsieu]r l'Abbé. Si vous aviez saisi la force (le sens) de mes paroles, vous ne m'auriez jamais posé de nouveau cette question. Oui, tous les pays de la Turquie sont teints en rouge par le sang des chrétiens. Les champs stériles sont fécondés par ce sang. Ce sang est la semence du christianisme. Je suis sûr et certain qu'après la guerre le christianisme va fleurir dans ce pays. La religion catholique, dont vous me parlez d'un air dédaigneux, n'est point une fondation humaine, elle ne craint jamais les forces humaines! C'est l'Enfer lui-même qui veut combattre cette religion, mais en vain. C'est le Bon Dieu qui dirige les cœurs des rois et des chefs des nations. La France,

dont vous vous moquez, cette noble nation, elle ne sera jamais vaincue! Une population si dévote au Sacré-Cœur de Jésus, ne sera jamais humiliée! Les guerres ingénieuses, les armées innombrables ne valent rien devant le Bon Dieu. La victoire est un don du Bon Dieu. Les couronnes de tous les rois combattant la S[ain]te Église seront écrasées!

L'agent de police. Il faut maintenant te massacrer selon la loi, mais ce bureau officiel serait sali par ton cadavre. Si Satan même te regardait, il aurait peur de toi. Tu m'apparais comme un pâle cadavre, il faut que les bêtes féroces déchirent ton cadavre sur les montagnes, comme ceux des chrétiens révoltés.

M[onsieu]r l'Abbé. C'est le Bon Dieu qui veille nous, c'est un Dieu qui voit tout et qui est aussi très juste, et tout l'univers lui appartient. C'est après avoir envisagé la mort, l'exil et toutes les peines possibles que je me suis dirigé vers Angora. Cette année, que j'ai commencée avec ce voyage, n'est pas encore expirée. Le Bon Dieu m'a préservé d'un coup de fusil, de l'épée, il m'a aussi sauvé d'un moment critique de la vie. Et cette quatrième fois, s'il m'a destiné au massacre, j'adore Sa Sainte Volonté de tout mon cœur. Voilà mille exemples d'hommes de toutes les catégories, de tous les états, de tous les âges, qui m'invitent à cela, qui ont méprisé toutes les promesses mondaines et vaines pour ne pas nier leur foi chrétienne. C'est avec joie qu'ils ont supporté toutes les souffrances. Voilà tous ceux qui étaient les disciples fidèles de Notre maître, de Jésus-Christ, qui ont considéré la Croix comme leur gloire et leur exaltation. C'est par la voie de cette Croix du Golgotha qu'ils sont passés à l'éternité. Vous me comparez à un cadavre massacré, c'est grâce à vous que je me trouve dans cet état, sous les coups de poing, et affamé depuis le matin. Je vous remercie pour cela, je vous en suis même reconnaissant, car une faiblesse pareille est une force pour moi. Mais la chose intéressante consiste en ce que le diable aurait peur en me voyant – comme vous me l'aviez dit – mais je vous vois devant moi – sans que vous ayez peur de moi! Je ne peux pas m'expliquer cet événement.

*L'agent de police*. (Furieux des paroles de M[onsieu]r l'Abbé, donne l'ordre de l'enfermer dans une chambre avoisinante, de le garder sous surveillance, de couper toutes les relations, et de le retenir la nuit aussi dans la même chambre).

*M[onsieu]r l'Abbé*. Proteste contre cet ordre donné, en disant ; Quelle faute me trouvez-vous, pour laquelle vous donnez l'ordre de me prendre sous surveillance, et par quelle occasion me privez-vous de toute relation ? Est-ce parce que je suis un chrétien, est-ce pour cela que vous me trouvez fautif, est-ce ma faute unique ? C'est sur l'ordre du Ministère des cultes que je suis venu ici, pour m'occuper des besoins religieux de mes ouailles, si j'ai commis une faute, constatez-la, autrement je protesterai contre votre ordre.

*L'agent de police*. Nous connaissons l'ordre du ministère, et la tendance de l'ordre aussi. – Chassez ce bavard au dehors !

Sur cet ordre, voilà les deux gendarmes qui viennent prendre M[onsieu]r l'Abbé par force, et l'emprisonnent dans une chambre voisine. Après le coucher du soleil, voilà le chantre de M[onsieu]r l'Abbé Nersès, un jeune homme du nom d'Andon Sultanian, qui vient le chercher à la Direction de la police. Le gendarme qui gardait la porte de la chambre où le P[ère] Nersès était emprisonné lui défend d'entrer en communication avec M[onsieu]r l'Abbé. Il s'adresse alors à l'agent de police qui lui dit que sous peu M[onsieu]r l'Abbé sera relâché. En effet, le gendarme gardien reçoit

l'ordre de laisser partir M[onsieu]r l'Abbé à sa résidence, où il retourne, accompagné de son chantre Andon Sultanian, dans un véritable état d'épuisement. La nouvelle de la liberté de M[onsieu]r l'Abbé se répand dans toute la communauté arm[énienne] cathol[ique] qui était très anxieuse pour sa personne. Tous pleins de joie, veulent recueillir des renseignements sur tout ce qui s'était passé avec lui. Mais M[onsieu]r l'Abbé ne veut rien faire savoir au peuple de ce qui lui était arrivé. Il se contente seulement d'encourager le peuple à être fidèle à sa foi catholique. Le lendemain, il se présente au nouveau *vali*, à Nazim bey d'Erzeroum, un compatriote du directeur de la police, du fameux Moustafa Torak. À peine entre-t-il chez le *vali* Nazim que celui-ci prend la parole et dit à M[onsieu]r l'Abbé : « Je sais que vous voulez me demander une maison de prière ; sans le consentement du Ministère des cultes, vous ne pouvez pas prier dans une maison, je vais arranger cette affaire dans la semaine, je vais télégraphier aujourd'hui même à Constantinople, vous pouvez en être sûr ».

Après cela M[onsieu]r l'Abbé, voulant profiter de l'occasion de cette visite, commence à raconter au *vali* tout ce que hier, le 27 mai, il s'était passé avec lui à la direction de police. Après avoir tout écouté, le *vali* lui répond que ce n'est pas possible qu'il lui soit arrivé des choses pareilles dans une direction officielle.

*M[onsieu]r l'Abbé*. En répondant au *vali*, – ce n'est pas une calomnie que je profère, tout le monde a entendu ma voix quand on me battait ; si cela n'est pas vrai, je suis tout prêt à tout châtiment pour cette calomnie, comme vous le voulez le croire.

Vali. Je vous ai dit, c'est impossible! Mais ce que vous me demandez pour une maison de prière, je vais l'arranger d'ici une semaine, soyez-en complètement persuadé! Je n'ai pas le temps de m'occuper de tout ce que vous venez de me dire, mais pour cette affaire de maison de prière, je vous arrangerais tout dans une semaine!

*M[onsieu]r l'Abbé*. Se trouvant dans l'impossibilité de continuer ses prières dans cette même maison, il télégraphie au Patriarcat arm[énien] cathol[ique] à M[onseigneu]r Saïéghian, pour intervenir à Constantinople auprès du Ministère des cultes et pour obtenir un permis pour le culte arménien catholique pour la ville d'Angora.

Entre-temps, le directeur de police Moustafa Torak, avec l'approbation du *vali* Nazim établit un rapport plein de calomnies sur M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian à destination du Ministère des cultes à Constantinople. Le ministre des cultes donne l'ordre à M[onsiegneu]r Saïéghian d'éloigner M[onsieu]r l'Abbé Nersès de la ville d'Angora, mais voilà que S[on] Exc[ellence] M[onsieu]r M.A. Dolci intervient dans cette question et insiste pour garder M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian dans sa fonction à Angora. Sur cette intervention, M[onsieu]r l'Abbé Nersès Baghdiguian reste jusqu'à aujourd'hui comme vicaire patriarcal de la communauté arm[énienne] cathol[ique] d'Angora.

Angora, le 4 mai 1919. P[ère] Khoren Clemens

### Վարուժան Պողոսյան – Հայ հոգևորականի հատած տառապանքի ուղին

Հրապարակվող փաստաթուղթը հալազգի հոգևորական հայր Խորեն Կլեմանսի՝ 1919 թ. մայիսի 4-ի թվակիր նամակն է՝ հղված ֆրանսիացի զինվորական կապիտան Կուրսոնին։ Հեղինակը նկարագրում է տառապանքի այն ուղին, որը վիճակված էր Առաջին աշխարհամարտի վերջին տարիներին հատել 1892 թվականից ի վեր Օսմանյան կայսրության տարբեր քաղաքներում իր գործունեությունը ծավալած վարդապետ Ներսես Բաղդիգյանին։ 1916 թ. Զմմառում գտնվող վարդապետը նշանակում է ստացել Անկարալում` իբրև տեղի հայ կաթոլիկ համայնքի հայրապետական փոխանորդ և քահանա։ Հայր Խորենն անկողմնակայորեն ներկայացնում է այն բռնությունները և ստորացումները, որոնց պարբերաբար ենթարկվել է Զմմառից Անկարա տեղափոխվող հայ հոգևորականը։ Ըստ նրա պատումի՝ հնարավոր է նաև հստակ պատկերագումներ կազմել արևմտահայության դեմ կիրառվող գեղասպան քաղաքականության տարբեր դրսնորումների, մասնավորապես հայերի բռնի կրոնափոխության մասին։ Ալդուհանդերձ, առավել կարևոր են և հետաքրքիր նամակի հեղինակի այն մանրացնին նկարագրությունները, որոնք լուսաբանում են երիտթուրքերին փոխարինած օսմանյան քադաքական նոր ուժերի` հայ հոգևորականի հանդեպ դրսևորած խիստ անբարյազակամ վերաբերմունքը։ 1918 թ. Օսմանյան կայսրությունում տեղի ունեցած իշխանափոխությունից հետո վերջիններս յուրաքանչյուր քայլափոխի հարուցել են խոչընդոտներ՝ արգելակելու համար Ներսես Բաղդիգյանի հոգևոր ծառալությունների իրականացումը։

## ՖՐԵՏԵՐԻՔ ՄԱՔԼԷՐԻ ՆԱՄԱԿՆԵՐԸ ԿՈՍՏԱՆ ԶԱՐԵԱՆԻՆ

**Բանալի բառեր –** Մաքլէր, Կոստան Զարեան, Նորայր Բիւզանդացի, Ասողիկ, Փարիզ, հայագէտ, նամակներ, բացիկ, բնագիր

Ֆրետերիք Մաքլէր (1869-1938) Ի. դարու սկզբնաւորութեան ֆրանսական հայագիտութեան դասական ներկայացուցիչներէն մէկն էր եւ Փարիզի Կենդանի Լեզուներու Ազգային Դպրոցին (այժմ՝ Արեւելեան Լեզուներու եւ Քաղաքակրթութիւններու Ազգային Հիմնարկ) (INALCO) հայերէնի ամպիոնի երկարամեայ վարիչը՝ 1911-1937ին։ Հետաքրքրութիւններու իր ընդարձակ ծիրին շնորհիւ, ան զբաղած է թէ՛ բանասիրութեամբ եւ թէ՛ թարգմանութեամբ հայ մատենագրութենէն ու ժամանակակից գրականութենէն, բազմաթիւ այլ նիւթերու շարքին։ Ան ֆրանսական հայասիրական շարժումին գործօն անդամներէն էր, որուն աչքառու նուաձումներէն եղաւ «Հայկական Ուսմանց Ընկերութեան» հիմնադրութիւնը (համահիմնադիրներ՝ Վիքթոր Պեռար, Շառլ Տիլ, Անտրէ-Ֆերնտինան Հերոլտ, Հ. Լաքրուա, Ֆրետերիք Մաքլէր, Անթուան Մէյէ, Կապրիէլ Միյէ եւ Կիւսթաւ Շլումպերժէ) եւ « Revue des études arméniennes»ի առաջին շրջանին հրատարակութիւնը (1920-1933)՝ Մաքլէրի եւ Մէյէի համատեղ խմբագրութեամբ։

Հայագիտական ու հայասիրական իր գործունէութեան ընթացքին, Մաքլէր բազմաթիւ հայ մտաւորականներու հետ կապեր պահած է։ 1991ի սկիզբին, հայրենաբնակ ձարտարապետ ու ներհուն մտաւորական Արմէն Զարեանը (1914-1994) հրատարակած էր հօր՝ տաղանդաւոր գրագէտ Կոստան Զարեանի (1885-1969) ևւ Մաքլէրի թղթակցութիւնը, Հայաստանի երկրորդ անկախութեան նախօրեակին Երեւանի մէջ ծլած բազմաթիւ կարձատեւ պարբերականներէն մէկուն՝ «Գեղարուեստ»ի մէջ։ Իր նախաբանին մէջ, Ա. Զարեան գրած էր.

«Իմ իրաւասութեան տակ պահպանուող Կ. Զարեանի արխիւից թարգմանաբար հրատարակման եմ յանձնում Ֆ. Մակլէրի ֆրանսերէն երեք նամակները եւ երկու բացիկները, որոնք Զարեանն ստացել է 1912ի Նոյեմբեր-Դեկտեմբեր ամիսներին, Վենետիկում։ Այդ թղթերում լեզուաբան եւ յայտնի հայագէտ Ֆրեդերիկ Մակլէրի 202ափած նիւթը վերաբերում է Ս. Ս. Մալխասեանցի աշխատասիրութեամբ լոյս տեսած Ստեփանոս Տարօնեցի

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Կոստան Զարեանի մասին, տե՛ս **Մատթէոսեան Վ.,** Կոստան Զարեանի շուրջ, Անթիլիաս, 1998, **Աւագեան Ա.,** Կոստան Զարեան. կեանքը եւ գործը, Երեւան, 1998։

Ասողիկի «Պատմութիւն Տիեզերական» գրքի այն ուղղումներին, որոնց հեղինակն էր Վենետիկում բնակուող Նորայր Բիւզանդացին։ Այդ կապակցութեամբ Ֆ. Մակլէրը յանձնարարում է Կ. Զարեանին եւ յոյս յայտնում, որ Փարիզից յղած Ասողիկի իր օրինակի վրայ, Նորայրը կ'անցկացնի իր կատարած ուղղումները»¹։

Մաքլէր թարգմանած է Ասողիկի երկին երկրորդ մասը, որ կազմած է իր լրացուցիչ աւարտաձառը՝ գրականութեան տոքթորայի ստացումին համար։ Առաջին մասը արդէն թարգմանուած էր ուրիշ բեղուն ֆրանսացի հայագէտի մը՝ Էտուար Տիւլօրիէի կողմէ, 1883ին²։ Թարգմանութիւնը մնացած էր անաւարտ՝ Տիւլօրէի մահուան պատձառով (1881), ու թէեւ 1883ի հրատարակութեան յառաջաբանը կը յայտնէր, թէ Օկիւստ Գառիէր (1838-1902)՝ Տիւլօրէի յաջորդը հայերէնի ամպիոնին ու Մաքլէրի ուսուցիչը, պիտի աւարտէր այդ գործը, շարունակութիւնը երբեք լոյս տեսած չէ։ Ըստ Մաքլէրի, Կենդանի Լեզուներու Ազգային Դպրոցի գրադարանին մէջ միայն պահպանուած է տետրակ մը՝ Գառիէրի կողմէ Ասողիկի երրորդ գիրքի Բ. եւ Գ. գլուխներուն թարգմանութեամբ³։

Իր յառաջաբանին աւարտին, Մաքլէր շնորհակալութիւն յայտնած էր Գալուստ Տէր Մկրտչեանին, Նորայր Բիւզանդացիին, Արշակ Չօպանեանին եւ Մելիք Ս. Դաւիթ Բէկին իրենց բանասիրական օգտակար դիտողութիւններուն համար<sup>4</sup>, ինչ որ կը նշանակէ, թէ ան յաջողած էր Նորայրէն ձեռք ձգել սրբագրութիւնները։ Բայց, հակառակ խոստումին, Ա. Զարեանի հրապարակումը միայն կը պարունակէր երեք նամակները, որոնք հարցին վերջաբանը չէին տար։ Բացիկները հրատարակուած չէին։

Մենք այս հրապարակումին գոյութեան միայն վերահասու եղանք աւելի ուշ, երբ Ա. Ձարեանին ծանօթացանք Երեւան մեր այցելութեան՝ Հոկտեմբեր 1992ին<sup>5</sup>։ Խնդրած էինք անոր աշխատակցութիւնը Նիւ Եորքի երբեմնի "Ararat" անգլերէն հանդէսի՝ Կ. Ձարեանի յատուկ յաւելուածին, որ մեր խմբագրութեամբ լոյս պիտի տեսնէր։ Առ այդ, ան մեզի յանձնեց թէ՛ յիշեալ հրապարակումին մեքենագիր բնագիրն ու տպագիր օրինակը եւ թէ՛ նախօրօք նոյն «Գեղարուեստ»ին մէջ հրատարակուած յօղուածը՝ Լեփսիուսի ու Ձարեանի 1915ի հանդիպումին մասին՝ իրենց մեքենագիր օրինակներով

<sup>2</sup> Histoire universelle, 1<sup>re</sup> partie, par Étienne Acogh'ig de Daron, traduite de l'arménien et annotée par Edouard Dulaurier, Paris, 1883.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Զարեան Ա.,** Ֆրեդերիկ Մակլէրի նամակները Կոստան Զարեանին, Գեղարուեստ, 1991, Ապրիլ, էջ 4։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Histoire universelle par Étienne Asolik de Tarôn, traduite de l'arménien et annotée par Frédéric Macler, deuxième partie, livre III (888[?] – 1004[?]), Paris, 1917, pp. II-III.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Նոյն տեղը, էջ V։

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> Տե´ս **Մատթէոսեան Վ.,** Անվերջ վերադարձ. Հայաստանի ձանապարհները (1989-2004), Երեւան, 2005, էջ 41-48։

հանդերձ<sup>1</sup>։ Քանի որ Մաքլէրի նամակներուն շօշափած մասնագիտական հարցը դժուար թէ շահեկան ըլլար անգլիալեզու ընթերցողին, յարմար դատեցինք անգլերէն թարգմանութեամբ հրատարակել Ա. Զարեանի ինքնագիր յօղուածր<sup>2</sup>։

Մաքլէրի թղթակցութիւնը կատարեալ անակնկալ մըն էր մեզի համար, քանի որ Զարեանի վենետիկեան առաջին շրջանին՝ 1911-1912ի վերաբերեալ փաստական տեղեկութիւնները շատ քիչ են։ Անոր ընթերցումը ո՛չ միայն կը լուսաբանէ արծարծուած գիտական հարցը, այսինքն՝ Նորայր Բիւզանդացիի սրբագրութիւններուն խնդիրը, այլեւ Զարեանի առաջին ամուսնութեան հետ կապուած որոշ մանրամասնութիւններ։ Ընթերցումէն կը պարզուի նաեւ, որ Մաքլէր նախօրօք գտնուած էր Վենետիկ, ուր ծանօթացած է Զարեանին, որուն հետ միասնաբար որոնումներ կատարած էր «Ակադեմիա» պատկերասրահին մէջ։

Աւելի ուշ կարդալով Ա. Զարեանի մեքենագիր բնագիրը, իրազեկ դարձանք, որ իրօք Մաքլէր թէ՛ ստացած էր իր հետապնդած հարցին պատասխանր՝ Ն. Բիւզանդացիէն խնդրած նիւթերը, եւ թէ՛ տեղեկացած՝ Զարեանի ամուսնութեան, որուն պէտք էր վերացրել վերջինիս պատասխանին ձգձգումը։ Բաղդատելով այդ բնագիրը տպագիր օրինակին հետ, նշմարեցինք, որ Ա. Չարեանի աշխատանքը զոհ գացած էր խմբագրական անփութութեան։ <u>Լեզուական որոշ խմբագրումի ենթարկելէ զատ թէ՛ կարձ նախաբանը եւ թէ՛</u> թարգմանութիւնը, թերթը անխնամօրէն կրձատած էր բուն հրապարակումը։ Արդարեւ, Մաքյէրի չիրատարակուած երկու բացիկները հիմնական մասն էին խեղուած հրապարակումին, քանի որ անոր թղթակցութեան հանգուցալուծումը կր պարունակեն։ Պահպանուած էր, սակայն, Ա. Զարեանի՝ նամակներուն բնագրին լաջորդող եզրափակիչ նախադասութիւնը. «Ալս է այն նպաստը, որ Կ. Զարեանը բերել է Ֆ. Մակլէրին, որպէսզի շնորհայի ֆրանսիացի հայագէտր կարողանար վերջացնել Ասողիկի վերաբերեալ աշխատութիւնը»<sup>3</sup>։ Սակայն, խմբագրական անխորհուրդ կրձատումը (հաւանաբար՝ տեղի անձկութեան պատձառով) իմաստէ զրկած էր այդ նախադասութիւնը, որովհետեւ ուշադիր ընթերցողին անյալտ կը մնար, թէ Կ. Զարեան իսկապէս ի՞նչ նպաստ բերած էր Մաքյէրին։ Այդ կրձատումին հետքը կրահելի էր թէ՛ լիշեալ եզրափակիչ նախադասութեան եւ թէ՛ բուն հրապարակումին ընդմէջէն։ Արդարեւ, «մկրատում»ը ամբողջական եղած չէր. տպուած էր Մաքլէրի առաջին բացիկին «Փարիզ, Կիրակի երեկոլ, 8 Դեկտեմբեր 1912» թուագրումը4։

ւ **Զարեան Ա.,** Լեփսիուսի այցելութիւնը Կոստան Զարեանին, Գեղարուեստ, 1990, Նոյեմբեր, էջ 2-3։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Zarian A., Lepsius Meets with Zarian, Ararat Quarterly, Spring 1994, pp. 41-42.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> **Զարեան Ա.,** Ֆրեդերիկ Մակլէրի նամակները, էջ 5։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Նոյն տեղը։

Մեր երեք տեսակցութիւններուն ընթացքին, Արմէն Զարեան չէր ակնարկած այդ լապաւումին, որուն միայն անդրադարձանք տարիներ ետք, երբ արդէն ան իր մահկանացուն կնքած էր։ Ահա թէ ինչու որոշեցինք, թէեւ երկու տասնամեակներու լապաղումով, որպէս նշում վաստակաւոր ձարտարապետի ծննդեան 100ամեակին, ամբողջութեամբ վերահրատարակել անոր կողմէ թարգմանուած հինգ նամակները (ներառեալ՝ անտիպ մնացած երկու բացիկները), որոնց ֆրանսերէն բնագրերը կը մնան Կոստան Զարեանի անձնական արխիւին մէջ, ներկայիս՝ անհասանելի։ Նոյնութեամբ պահելով Ա. Չարեանի արեւելահայերէն ծանօթագրութիւնները, մեր լրացուցիչ ծանօթագրութիւնները աւելցուցած ենք, բնականաբար՝ արեւմտահայերէն (Մաքլէրի անունին երկձեւ տառադարձութիւնը՝ Մաքյէր-Մակլէր, բացորոշ կերպով կը բխի լեզուական այդ տարբերութենէն)։ Համեմատած ու լռելեայն սրբագրած ենք թէ՛ բնագրին եւ թէ՛ տպագրին մէջ սպրդած ինչ-ինչ թերութիւններ (հմմտ. «Գեղարուեստ»ի առաջին հրապարակումը)։ Վերջապէս, նամակներուն ու Ա. Զարեանի ծանօթագրութիւններուն ուղղագրութիւնն այ վերածած ենք դասականի։

Այստեղ անհրաժեշտ է նշել, որ Աէլիդա Դոլուխանեանի վերջերս լոյս տեսած ու Մաքլէրին նուիրուած մենագրութիւնը չէ անդրադարձած բեղուն հայագէտին Ասողիկի թարգմանութեան առնչութեամբ կատարած աշխատանքին<sup>1</sup>։ Ըստ ամենայնի, Ա. Ձարեանի հրապարակումը վրիպած է հետա-զօտողին ուշադրութենէն։

Մաքլէրի արխիւին մէջ (Ֆրանսա), թերեւս գտնուին Զարեանի պատասխանները, ինչպէս եւ ֆրանսացի գիտնականին ու հայ բանասիրութեան ամենէն արտակեդրոն անուններէն մէկուն՝ Նորայր Բիւզանդացիի թղթակցութեան հետքերը², որոնք կրնան յաւելեալ լոյս սփռել այս նամակներուն վրայ։

ՎԱՐԴԱՆ ՄԱՏԹԷՈՍԵԱՆ

U.

Փարիզ, 5 նոյեմբերի 1912

Իմ սիրելի բարեկամ,

 $\Omega$  ր աստիձանին են հասել Ձեր ձախողութիւնները, եւ վերջապէս կարողացա ք արդեօք Կոստանդնուպոլիս գնալու համար մի քանի օրով Վենետիկից անհետանալ $^3$ ։ Եւ կամ, արդեօ՞ք Բալկաններում պատերազմը $^1$ 

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս **Դոլուխանեան Ա.,** Ֆրեդերիկ Մակլէրը հայագէտ, Երեւան, 2011։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Նորայր Բիւզանդացիի մասին տե´ս **Մինասեան Մ.,** Նորայր Ն. Բիւզանդացու կեանքը, հրատարակութիւնների եւ դիւանի ցանկը, Բազմավէպ, 1983, թիւ 1-4, էջ 39-97, **Ա. Բախչի-նեան,** Հայաստան-Սկանդինաւիա, Երեւան, 2003, էջ 157-168։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Մեր ենթադրութեամբ, կ՚ակնարկէ Զարեանի եւ իր ապագայ կնոջ ծրագրին՝ Պոլիս մեկնելու եւ հոն ամուսնանալու։

այնքան է ընդարձակուել, որ Ձեզ հնարաւոր չեղաւ օգտագործել ցամաքային ձանապարհը։ Այնուամենայնիւ, ուրախ կը լինէի ձեզանից լաւ լուրեր ստանալ։ Եւ, երբ իմանամ Վենետիկի Ձեր նոր հասցէն, հաձոյքով Ձեզ պիտի ուղարկեմ մի քանի չնչին հրապարակուած նիւթեր, որոնց մասին խօսել եմ Ձեզ հետ։

Ինձ յաջողուեց ձեռք բերել Նորայրի² կատարած ուղղումների գրքոյկը³, որը վերաբերւում է Մալխասեանցի ձեռնարկած Ասողիկի հրատարակութեանը⁴։

Ձեզ յայտնի է, որ Նորայրը գանգատւում է թէ ինչու են տպագրել սոյն աշխատութիւնը, առանց որ նախօրօք իր քննութեանը ենթարկէին բնագիրը. այս հարցում նա ձշմարիտ է։ Նա ինձ առաջարկեց իմ օրինակի վրայ անցկացնել (միայն թէ ինձ յաջողուի մի օրինակ ձեռք բերել) այն սրբագրութիւնները, որ ինքը կատարել է իր ունեցած օրինակում։ Պիտի ցանկանայի, եթէ նեղութիւն չի լինելու, Ձեզ առաքել իմ գրքոյկը, իսկ Դուք գնայիք Նորայրի մօտ, խնդրելով իմ օրինակի վրայ անցկացնել իր կատարած բոլոր ուղղումները։ Եւ Դուք անձամբ ինձ յղեցէք հատորը։ Համաձա՞յն էք։

Ընդունեցէք, սիրելի բարեկամ, իմ լաւագոյն զգացմունքների հաւաստիքը։

Ֆ. Մակլէր

F.

Փարիզ, 27 նոյեմբերի 1912

Իմ սիրելի բարեկամ,

Երէկ Ձեզ եմ ուղարկել իմ գրքերից մի քանիսը<sup>1</sup>։ Պիտի տեսնէք, որ մեծ բան չեն։ Եթէ նպատակայարմար գտնէք ծանօթագրել ու համառօտակի խօսել դրանց մասին<sup>2</sup>, ապա երեւի հետեւեալ կերպ.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Խօսքը վերաբերում է Առաջին Բալկանեան պատերազմին (1912ի Հոկտեմբերի 9ից մինչեւ 1913ի Մայիսի 30ը), որը տեղի ունեցաւ Բալկանեան Դաշինքի պետութիւնների եւ Թուրքիայի միջեւ։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> **Նորայր Բիւզանդացի**, իսկական անունով՝ Ստեփան Գուզեզեան-Ճիզմէձեան (1844-1915), հայագէտ, լեզուաբան։ Անդրադարձել է նաեւ Ագաթանգեղոսի, Մովսէս Խորենացու, Փաւստոս Բուզանդի, Ասողիկի աշխատութիւններին։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Կ՚ակնարկէ հետեւեալ հրատարակութեան. **Բիւզանդացի Ն.,** Տեղեկութիւն ի գիրս պատմութեան Ստեփանոս Տարօնեցւոյ Ասողիկի կոչեցելոյ, Մոսկուա, 1889։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Մակլէրի ակնարկը վերաբերում է 1885ին Պետերբուրգում Ստեփանոս Մալխասեանցի լոյս ընծայած Ասողիկի՝ Ստեփանոս Տարօնացու «Պատմութիւն Տիեզերական»ին, Մալխասեանցի գիտական բնագրով, ծանօթագրութիւններով եւ Կարապետ Եզեանցի յառաջաբանով. Ստեփանոսի Տարօնեցւոյ Ասողկան Պատմութիւն Տիեզերական, երկրորդ տպագրութիւն, Ս. Պետերբուրգ, 1885։ Այդ աշխատութիւնը Ֆ. Մակլէրը թարգմանել եւ ծանօթագրել է ֆրանսերէն լեզուով, հրատարակուել է Փարիզում, 1917ին։ (Մաքլէր միայն թարգմանած է երկրորդ մասը – Վ. Մ.)։

- 1. Գրական տեսանկիւնից, որպէս այդ բնագաւառում սկիզբ առած եւ առաջ տարուող գործի։
- 2. Գիտական, բանասիրական եւ պատմական առումով։ Մարչիանայում³ կամ այլ գրադարաններում Դուք կը գտնէք Սեբէոսի թարգմանութիւնը⁴, մեր Ազգային Գրադարանի հայկական ձեռագրերի իմ ցուցակը⁵ եւ այլն6։ Եթէ այս գրքերը չունենան, երեւի Ձեզ յաջողուի այդ հաստատութիւններին համոզել, որ գնեն։

Ծրարում կը գտնէք Նորայրի գրքոյկը՝ տեղեկութիւն<sup>7</sup>։ Շատ թանկարժէք է։ Խնդրեցէք Նորայրին, որպէսզի իմ օրինակի վրայ անցկացնի իր կատարած բոլոր ուղղումները։ Ես պիտի չկարենամ օգտուել ու հանգամանօրէն մէջբերումներ անել, եթէ ինձ չուղարկէք սրբագրուած գրքոյկը։ Ձեզ խնդրում եմ, որպէս բարեկամի, շատ մօտիկից հսկել այս աշխատանքը, որը պէտք է շուտափոյթ աւարտին հասցնել։ Նորայրը բազմիցս մեզ կրկնել է, որ իր մի ոտքը արդէն գերեզմանում է. չլինի որ երկրորդն էլ դնի նախքան այս փոքր գործի աւարտը։ Ամենից իմաստունը կը լինէր, եթէ Դուք Ձեզ մօտ պահէք գրքոյկը ու խնդրէք Նորայրին երկու կամ երեք նիստ, որպէսզի իր թելադրութեամբ Դուք իմ օրինակի վրայ անցկացնէք տպագրական եւ իր թելադրած բոլոր ուղղումները։ Եւ երբ այս աշխատանքը վերջանայ, ինձ ուղարկէք այդ փոքր գիրքը յանձնարարուած ծրարով, քանզի այն շատ թանկարժէք է։ Նախօրօք շնորհակայութիւն։ Ինձ տեղեակ պահէը։

Ո՞ւր են հասել Ձեր ամուսնական գործերը։ Քահանան արդեօ՞ք համաձայնուեց գալ Միլան եւ Ձեզ ամուսնացնել, եւ գուցէ կատարեալ սիրոյ ոլորտում ընթացող ամուսիննե՞ր էք արդէն՝ գոնդոյների այդ քաղաքում, այնքան

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Ձարեանի հետ թղթակցութեան կանխող շրջանին Մաքլէր կատարած էր հետեւեալ հրատարակութիւնները. **Macler F.**, Contes et légendes de l'Arménie, Paris, 1911; *idem*: Rapport sur une mission scientifique en Arménie russe et en Arménie turque (juillet-octobre 1909), Paris, 1911; *idem*: La Chaire d'arménien à l'École spéciale des langues orientales vivantes. Leçon d'ouverture du cours d'arménien (14 novembre 1911), Paris, 1912:

<sup>2</sup> Ցայտնի չէ, որ Զարեան գրախօսած րլյալ Մաքյէրի գիրքերէն որեւէ մէկը։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Մարչիանա (Marciana)՝ Վենետիկի ազգային գրադարան։ Հիմնադրուել է 1468ին կարդինալ Բասարիոնէի նախաձեռնութեամբ ու կոչուել Մարչիանա, Վենետիկի պաշտպան սրբի՝ Մարկոսի անունով։ Գրադարանը կազմաւորուել է հիմք ընդունելով գրքերի այն ֆոնդը, որը 13րդ դարում Վենետիկի Հանրապետութեանն էր նուիրել Ֆրանչեսկօ Պետրարկան։ Մարչիանայում են պահպանւում Վենետիկի Հանրապետութեան՝ Մերենիսիմայի, եւ Կիլիկիոյ հայ արքաների միջեւ փոխանակուած նամակները, արտօնութիւնները, պայմանագրերը, քարտէսագրական գծագրերը։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Macler F., éd., Histoire d'Héraclius par l'evêque Sebeos, Paris, 1904.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> **Macler F.**, Catalogue des manuscrits arméniens et géorgiennes de la Bibliothèque Nationale, Paris, 1908.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> Ֆ. Մակլէրը ֆրանսերէն է թարգմանել ու կազմել Սեբէոսին վերագրուած պատմութիւնը, այդպէս եւ «Հայկական հէքեաթներ եւ առասպելներ» (1911), «Հայկական ժողովրդական հէքեաթներ, լեգենդներ եւ դիւցացնավէպեր» (1928 եւ 1933)։

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> Նամակում՝ հայերէն տառերով։

սիրելի սիրահարներին... եւ նոյնիսկ գիտնականներին։ Յուսով եմ, որ վերջացել են բոլոր Ձեր անախորժութիւնները ու նուազ մտահոգութեամբ էք հետեւում թուրք-բուլղարական պատերազմին<sup>1</sup>։ Ձեզ ընդառաջ են եկել, բախտաւոր մահկանացու. նոյնիսկ հարկադրուած չէք եղել նեղութիւն քաշել, այդպէս էր պատահում մեզ մօտ գալիացիների եւ դրուիդների ժամանակաշրջանում։

Ներկայացրէք յարգալից իմ մեծարանքը Տիկին Կոստանդին Զարեանին², ներկայ կամ ապագայ, իսկ Ձեզ, սիրելի իմ բարեկամ, անձնուէր հաւաստիքս։

Ֆ. Մակլէր

Գ.

Փարիզ, 8 դեկտեմբերի, 1912

Իմ սիրելի բարեկամ,

Մկսում եմ Ձեր նկատմամբ շատ մտահոգ լինել. անսպասելիօրէն ոչ մի տեղեկութիւն ձեզանից։ Արդեօ՞ք չէք ստացել շատ օրեր առաջ իմ ուղարկած գրքերը։ Ծրարում կար Նորայրի գրքոյկը. չէի ցանկանայ, որ այս առիթով կորչէր։ Բացիկի վրայ ինձ գրեցէք երկտող, ասելու համար, որ ամէն ինչ ստացել էք։

Թերեւս յիշո՞ւմ էք Ակադեմիայում³, մի նկարի համար կատարած մեր որոնումները (եթէ յիշողութիւնս չի դաւաձանում, առաջին սրահ թիւ 26)։ Բարեկամը, ում համար մենք կատարել էինք այդ որոնումները, ասում է, որ նկարի լուսանկարները՝ 6 պատկեր, գտնւում են լուսանկարիչ Ֆիլիպպոյի մօտ, Սուրբ Մարկոսի հրապարակ, ու յանձնարարում է Ձեզ, եթէ այդ լուսանկարները վերցնելու մեծագոյն պատրաստակամութիւնը ունենաք, շուտափոյթ ուղարկէիք ինձ, որպէսզի ես էլ իր հերթին իրեն յանձնեմ։ Ինքնին հասկանալի է, որ Ձեզ պիտի հատուցեմ յետադարձ փոստով։

Ամուսնացե՞լ էք, վերջացե՞լ են Ձեր դժուարութիւնները։

Ընդունեցէք, սիրելի բարեկամ, լաւագոյն զգացմունքներիս հաւաստիքը։

Ֆ. Մակլէր

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նոյեմբեր 17ին պուլկարական զօրքերը յարձակած էին Չաթալձայի թրքական պաշտպանական գիծերուն վրայ, Պոլիսէն 30-40 քիլոմեթր դէպի արեւմուտք։ Այնուհետեւ թուրքերը յաջողեցան ետ մղել յարձակումը եւ կանխել օսմանեան մայրաքաղաքին գրաւումը։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ռաշէլ (Թագուհի) Շահնազարեան-Զարեան (1885-1962), դաշնակահարուհի, Կոստան Զարեանի առաջին կինը եւ Վահէ, Արմէն ու Նուարդ Զարեաններու մայրը։

³ Վենետիկեան նշանաւոր պատկերասրահ (Galeria dell'Accademia), որ կը պարունակէ ԺԹ. դարը կանխող շրջանի գործեր։

Փարիզ, Կիրակի երեկոյ, 8 դեկտեմբերի, 1912

Սիրելի բարեկամ,

Այս պահին ստացայ Ձեր նամակը եւ մասնակցութեան տոմսը<sup>1</sup>։ Այս անգամ յաջողուեց եւ հանգստացած էք, լաւագոյն բարեմաղթութիւններս Տիկին Զարեանին եւ Ձեզ²։ Հոգատար եղէք, որպէսզի Նորայրը իմ օրինակի վրայ անցկացնի բոլոր ուղղումները։ Եթէ սխալներ բաց թողնի, աւելի վատ իրեն համար։

Ձերդ՝

Ֆ. Մակլէր

ъ.

Փարիզ, 24 դեկտեմբերի, 1912

Իմ սիրելի բարեկամ,

Ստացայ գրքոյկը Նորայրի ուղղումներով։ Նրան իմ կողմից շնորհակալութիւն յայտնէք։ Այս անգամ հնարաւոր է մէջբերումներ անել առանց երկիւղի, որ կարող են վրիպումներ լինել։ Ֆիլիպպոյի մօտ տեսաք արդեօ՞ք Ակադեմիայի թիւ 26ի լուսանկարները³։ Շնորհաւորանքներս Տիկնոջ։

Ձերդ՝ Ֆ. Մակլէր

#### Vartan Matiossian – Frédéric Macler's Letters to Kostan Zarian

Frédéric Macler (1869-1938) is a well-known name in Armenian Studies history as head of the Armenian chair at the Ecole Nationale des Langues Vivantes (now Institute Nationale des Langues et Civilisations Orientales, INALCO) in Paris from 1911-1937, as well as a prolific researcher, author, and translator in many issues of both ancient and modern Armenian history and philology. He completed the translation of 10<sup>th</sup> century historian Asoghik's *Universal History* into French, initiated by his teacher, Eduard Dulaurier, which he published in 1917. He was helped, among others, by well-known Armenologist Norayr de Byzance (1844-1915). In 1991 architect Armen Zarian (1914-1994) translated into Armenian and published Macler's French letters to his father, the famous writer Kostan Zarian (1885-1969), who lived in Venice in 1912 and was the intermediary between Macler and Norayr de Byzance. The publication, however, was marred by editorial issues, and two of Macler's letters were not printed (the unpublished French originals of the five letters remain in Kostan Zarian's private archive). This new publication restores Armen Zarian's original Armenian text, with editorial revisions, additional footnotes, and an introduction, on the basis of a copy of the typescript, including the two letters left out of the 1991 publication.

ւ Այսինքն՝ հարսանեկան հրաւիրագիրը։

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Կ. Զարեանի եւ Ռաշէլ Շահնազարեանի ամուսնութիւնը տեղի է ունեցել Միլանում, 4 Դեկտեմբերի 1912ին։ Ծիսակատարութիւնը կատարել է Փարիզից եկած հայ երիցապետը։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Լուսանկարները ուղարկուել են Ֆիլիպպոլից ստանալուց լետոլ։

**Բաբկեն Հարությունյան,** Հայաստանի պատմության ատլաս, Ա մաս, Երևան, «Մակմիլան Արմենիա» հրատարակչություն, 2004, 104 էջ։ Բ մաս, Երևան, «Մակմիլան Արմենիա» հրատարակչություն, 2008, 104 էջ։ Գ մաս, Երևան, «Մանմար» հրատարակչություն, Երևան, 2012, 104 էջ։

Հնագույն ավանդույթներ ունեցող հայոց մշակութային ժառանգության մեջ իր ուրույն տեղն ունեն աշխարհագրական բնույթի երկասիրությունները։ Դա պատահական չէ, քանի որ Հայաստանը, լինելով քաղաքակիրթ հին աշխարհի անքակտելի մասը, մշտապես գտնվել է ինչպես հայ, այնպես և օտար հեղինակների ուշադրության կենտրոնում։ Հիշենք թեկուզ անտիկ աշխարհի երևելի մտածողներ Ստրաբոնի, Պլինիոս Ավագի կամ Պտղոմեոսի աշխատությունները, որոնք մեծաքանակ և ինքնատիպ տեղեկություններ են պարունակում Հայաստանի մասին։

Անուրանալի են նաև հայ աշխարհագրական մտքի եզակի հուշարձան «Աշխարհացոյց»-ի դերն ու պատմական նշանակությունը վերջինիս հետագա զարգացման գործում, որի ցայտուն օրինակը XIII դարում ստեղծված նույնանուն մեկ այլ՝ Վարդան Արևելցու գրչին պատկանող երկն է։

Ցավոք, հայկական պետականության երկարատն կորուստը զգալիորեն կասեցրեց հայ աշխարհագրական մտքի բնականոն զարգացման ընթացքը, որը վերածնվեց միայն XVIII դարում` շնորհիվ Մխիթարյան հայրերի հայրենանվեր գործունեության։ Ի հետևանս դրա, արդեն XIX դարում որպես հայագիտության կարևոր և ուրույն ձյուղ ձևավորվեց Հայաստանի պատմական աշխարհագրությունը, որի հիմնադիրները դարձան նշանավոր հայագետներ Ղ. Ինձիձյանն ու Ղ. Ալիշանը։

Խորհրդային ժամանակաշրջանում պատմական աշխարհագրությունը և դրան սերտորեն առնչվող պատմական քարտեզագրությունը, հիրավի, մեծ առաջընթաց ունեցան, որը հիմնականում պայմանավորված է ակադեմիկոս Սուրեն Երեմյանի գիտական գործունեությամբ։ Նրա ջանքերի շնորհիվ ստեղծվեցին պատմական Հայաստանի նորագույն քարտեզները, փորձ արվեց կազմելու նաև դպրոցական ատյաս։

U. Երեմյանի սաներից էր մեծանուն պատմաբան, ՀՀ ԳԱԱ թղթակից անդամ, պատմական գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր Բաբկեն Հարությունյանը (1941-2013), որը, շարունակելով իր ուսուցչի գործը, հայրենական պատմական քարտեզագրությունը հասցրեց նոր բարձունքների։ Դեռևս աշակերտական տարիներից ցուցաբերելով անթաքույց հետաքրքրություն

պատմական աշխարհագրության և քարտեզագրության նկատմամբ` Բ. Հարությունյանն իր գիտական ամբողջ գործունեության ընթացքում մշտապես զբաղվել է հայոց պատմության քարտեզագրմամբ, ինչը պատմագիտական բազմաթիվ հիմնահարցերի խոր ուսումնասիրության արգասիքն էր։ Պատմաբանի բազմամյա գործունեության յուրօրինակ հանրագումարը դարձավ նրա հեղինակած՝ երեք մասից բաղկացած «Հայաստանի պատմության ատլաս»-ը, որը նրա հզոր մտքի և նախանձելի աշխատասիրության զուգորդման հիանալի դրսևորում է։

Գրախոսվող հրատարակությունը հայոց բազմադարյան պատմության համընդգրկուն առաջին ատլասն է, որն ընթերցողին` խստապահանջ գիտնականին, սկսնակ ուսումնասիրողին, ուսանողին թե ուղղակի շարքային հայ քաղաքացուն, հնարավորություն կընձեռի ստանալու իրեն հետաքրքրող տարատեսակ և բազմաբնույթ հարցերի սպառիչ պատասխանները։ Նման կոթողային աշխատանք կարող էր ստեղծել հիրավի հանրագիտարանային գիտելիքներ ունեցող այնպիսի ուսումնասիրող, ինչպիսին էր Բ. Հարությունյանը։ Ատլասում զետեղված քարտեզների գիտական բարձր մակարդակին մեծապես նպաստել են ինչպես հեղինակի` հայոց պատմության հայկական և օտար սկզբնաղբյուրների գերազանց իմացությունը, այնպես և լայնածավալ գիտելիքները համաշխարհային պատմության ասպարեզում։

«Հայաստանի պատմության ատյաս»-ի Ա մասն ընդգրկում է վաղնջական ժամանակներից մինչև XVII դարի առաջին կեսն ընկած իրադարձությունները լուսաբանող 51 քարտեզ, որոնք ներկայացնում են հայոց հնագույն և միջին դարերի պատմության կարևորագույն դրվագները։ Հեղինակի առանձնահատուկ ուշադրությանն են արժանացել հնագույն հայկական պետական կազմավորումները, Վանի (Ուրարտու), Երվանդունիների, Արտաշեսյանների և Արշակունիների թագավորությունները, դրանց առնչվող դարակազմիկ իրադարձությունները, ինչպես նաև Հայաստանում քրիստոնեության ընդունումն ու մաշտոցյան հանձարով ստեղծված հայոց այբուբենը, V-IX դարերում օտար տիրապետությունների դեմ հայ ժողովրդի մղած ազատագրական պալքարդ, Բագրատունյաց և Կիլիկիայի հայկական թագավորությունները։ Առանձին քարտեցներով ներկայացված է նաև հին և միջնադարյան հայ մշակույթը։ Հարկ է նշել, որ լինելով հայոց պատմության հնագույն և վաղ միջնադարի պատմության խորագիտակ մասնագետներից և լավագույն ուսումնասիրողներից, Բ. Հարությունյանն Ա մասի քարտեզները, որպես կանոն, ներկայացրել է նորովի մեկնաբանություններով՝ անշուշտ հաշվի առնելով նաև այլ հեղինակավոր գիտնականների ուսումնասիրությունները։

Ատլասի Բ մասը ներառում է XVII դարի երկրորդ կեսից մինչև 1918 թ. Մայիսյան հերոսամարտերը հասնող ժամանակահատվածին վերաբերող 63 քարտեզ։ Ի թիվս դրանց՝ առանձնանում են XVII-XVIII դդ. հայկական ազատագրական շարժմանը, հատկապես 1722-1730 թթ. Սյունիքի և Արցախի հերոսամարտերին, ինչպես նաև մեծ հայրենասերներ Իսրայել Օրու և Հովսեփ Էմինի գործունեությանը նվիրված ուշագրավ քարտեզները։ Մեծ հետաքրքրություն են ներկայացնում նաև հայոց պատմության XIX դարի իրադարձությունները լուսաբանող քարտեզները, որոնց շնորհիվ ընթերցողը կարող է հստակ պատկերացումներ կազմել տվյալ ժամանակաշրջանի քաղաքական իրադարձությունների մասին՝ ըստ այն աշխարհագրական միջավայրի, որտեղ դրանք տեղի են ունեցել։ Հատուկ ուշադրության են արժանացել մասնավորապես XIX դարի ընթացքում Հայաստանի տարածքում Ռուսական և Օսմանյան կայսրությունների միջև մղված պատերազմները և դրանց աշխարհաքաղաքական հետևանքները։

Խիստ կարևոր է XIX դարի երկրորդ կեսից նոր վերելք ապրած հայկական ազգային-ազատագրական պայքարը և XX դարի առաջին քսանամյակի՝ հայ ժողովրդի համար ձակատագրական նշանակություն ունեցած իրադարձություններն արտացոլող քարտեզների շարքը (վերջինս զբաղեցնում է ատլասի Բ մասի կեսը)։ Մանրակրկիտ կերպով ներկայացված են հատկապես Առաջին աշխարհամարտը և Հայոց ցեղասպանությունը։ Բ. Հարությունյանն անդրադարձել է նաև 1915 թ. արևմտահայերի կարևորագույն՝ Վանում, Մուսա լեռան վրա կազմակերպված ինքնապաշտպանական մարտերին։ Մինչև 1918 թ. ամառը ծավալված իրադարձությունները լուսաբանող քարտեզների թվում առանձնանում են Սարդարապատի, Բաշ-Ապարանի և Ղարաքիլիսայի ձակատամարտերը ներկայացնող մանրազնին սխեմաները։ Հրատարակության Բ մասը եզրափակում են հայոց գաղթավայրերին (XVIII դարի երկրորդ կես – XX դարի սկիզբ) և հայկական տպագրությանը նվիրված քարտեզները։

Ատլասի Գ մասն ընդգրկում է 1918 թվականից մինչև մեր օրերի պատմությունը լուսաբանող 66 քարտեզ։ Հեղինակը մանրամասնորեն անդրադարձել է Հայաստանի Առաջին Հանրապետության երկամյա պատմության
հիմնահարցերին։ Համապարփակ լուսաբանված է նաև ՀԽՍՀ պատմությունը, որին նվիրված քարտեզները կազմելիս նա օգտագործել է մեծ թվով
անտիպ և արխիվային փաստաթղթեր։ Այս տեսանկյունից ուշագրավ են
հատկապես 1920-1930-ական թվականներին ՀԽՍՀ տարածքային կորուստներն արտացոլող մի շարք քարտեզներ, ինչը մեր օրերում խիստ արդիական
է՝ Ադրբեջանի Հանրապետության անհիմն նկրտումները պարզաբանելու և
դրանց հակահարված տալու տեսանկյունից։ Իրենց ուրույն տեղն ունեն նաև
ՀԽՍՀ տնտեսական և մշակութային ձեռքբերումները, Երկրորդ աշխարհամարտին և Հայրենական մեծ պատերազմին հայ ժողովրդի ունեցած մասնակցությունը լուսաբանող քարտեզները։ Բնականաբար, Գ մասը ներառում
է նաև 1988 թ. Արցախյան շարժումը, որի շնորհիվ վերականգնվեց հայոց պետականությունը՝ ի դեմս հայկական երկու հանրապետությունների։ Առան-

ձին քարտեզներով ներկայացված են Արցախյան ազատագրական պատերազմը և հայ զենքի հաղթանակը։ Քարտեզագրական եղանակով ցույց են տրվել ՀՀ և ԼՂՀ խորհրդարանական ու նախագահական ընտրությունները։

Բ. Հարությունյանի ուշադրությունից չեն վրիպել նաև Սփյուռքին և եկեղեցուն նվիրված մի շարք հիմնահարցեր։

Հարկ է նշել, որ նման հսկայածավալ աշխատանքը Բ. Հարությունյանն իրականացրել է առանձին մասնագետների համագործակցությամբ և աջակցությամբ։ Ուստի նա չի զլացել ատլասի Բ և Գ մասերում բարեխղձորեն նշել նրանց անունները (Համլետ Սարգսյան, Յուրա Հովսեփյան, Էդիկ Մինասյան, Գեղամ Բադալյան և այլք)։ Վերջապես, հատուկ դրվատանքի է արժանի ԵՊՀ Հայաստանի պատմական աշխարհագրության և քարտեզագրության լաբորատորիայի բազմամյա աշխատակից (ներկայիս վարիչ) Վարդան Մխիթարյանը, որը՝ իբրև արհեստավարժ քարտեզագիր, բարձր մակարդակով իրականացրել է քարտեզների կազմողական և ձևավորման աշխատանքները։ Շնորհիվ նրա ջանքերի՝ ընթերցող հանրության սեփականությունն են դարձել ատլասի երեք մասերում զետեղված համապատասխան լուսանկարներ, որոշակի ժամանակաշրջաններին վերաբերող հետաքրքիր և գրավիչ պատմական, այդ թվում՝ հնատիպ քարտեզներ։

Ատլասից դուրս են մնացել հայոց պատմության որոշ դրվագներ, իսկ առանձին քարտեզներ ունեն ընդհանրացնող բնույթ։ Դա բացատրվում է նրանով, որ սույն հրատարակությունը հասցեագրված է նախ և առաջ հանրակրթական դպրոցի աշակերտությանը և բուհերի ուսանողությանը, հետևաբար՝ այն պետք է համապատասխաներ հայոց պատմության ուսումնական ծրագրերին։ Բացի դրանից, հարկ է հաշվի առնել, որ հեղինակի առջև ծառացել են ատլասի որոշակի ծավալը չխախտելու, տպագրության հետ կապված որոշ դժվարությունները հաղթահարելու բարդություններ։ Ձպետք է սակայն մոռանալ, որ այդպիսի քարտեզների մի մասը տեղ է գտել 2008 թ. հրատարակված «Հայաստանի ազգային ատլաս»-ի երկրորդ արժեքավոր հատորում, որի գիտական խորհրդի նախագահն ու պատասխանատու խմբագիրը ևս Բ. Հարությունյանն է։

Անուրանալի են «Հայաստանի պատմական ատլաս»-ի` որպես գիտական մեծարժեք կոթողի նշանակությունն ու կարևորությունը։ Կասկածից վեր է, որ այն իր արժանի տեղը կգրավի հայ պատմագիտական և աշխարհագրական մտքի խոշոր նվաձումների շարքում։ Նշենք նաև, որ «Հայաստանի ազգային ատլաս»-ը հանգուցյալ Բաբկեն Հարությունյանի հիշատակը հավերժացնող ինքնատիպ հուշարձան է, նրա հայրենանվեր գործունեության փայլուն առհավատչյան։

*ԳԵՂԱՄ ԲԱԴԱԼՅԱՆ* 

**Արման Եղիազարյան**, Հայ Բագրատունիների տերությունը (885-908). պատմաաշխարհագրական ուսումնասիրություն, Երևան, ԵՊՀ հրատարակչություն, 2011, 394 էջ։

Հայոց պատմության մեջ Բագրատունիների թագավորության պատմաշրջանը կարևոր և առանձնահատուկ տեղ է զբաղեցնում։ Անկախության երկարատև կորստից հետո հայոց պետականության վերականգնումը և միասնական ու կենտրոնացված թագավորության ստեղծման փորձը ցույց են տալիս այն լուրջ քաղաքական նպատակները, որոնք իրենց առջև դրել էին Բագրատունի արքաները։ Ցավոք, պատմագրության մեջ բավարար ուշադրության չեն արժանացել Բագրատունյաց պետության սահմանների, տարածքային ընդգրկման և ներքին վարչական կառուցվածքի հիմնահարցերը, այլ կերպ ասած՝ հայոց տերության պատմաաշխարհագրական խնդիրները։ Սակայն պատմական փաստերը որոշակիորեն վկայում են, որ IX դարի վերջին և X դարի սկզբին վերականգնված հայոց թագավորությունը լուրջ հայտ էր ներկայացրել վերածվելու տարածաշրջանային գերտերության՝ իր մեջ ընդգրկելով ոչ միայն բուն Հայաստանի, այլև մինչև Կովկասյան լեռներն ու Սև ծովն ընկած բազմաթիվ երկրների ու երկրամասերի տարածքները։

Այս տեսանկյունից ԵՊՀ սփյուռքագիտության ամբիոնի վարիչ, պատմական գիտությունների դոկտոր Արման Եղիազարյանի գրախոսվող պատմաաշխարհագրական ուսումնասիրությունը նոր խոսք է։ Հեղինակի ամենակարևոր արժանիքներից է հայկական և բազմալեզու սկզբնաղբյուրներ ընդգրկող աղբյուրագիտական հարուստ հենքի օգտագործումը՝ թե՛ հայ մատենագիրների և թե՛ արաբ, բյուզանդացի ու վրաց պատմիչների երկասիրությունները։ Նշենք, որ արաբական սկզբնաղբյուրներից Ա. Եղիազարյանն օգտվել է բնագրով և դրանց տեղեկությունների մի մասը գիտական շրջանառության մեջ դրել առաջին անգամ։ Ընդ որում, նա դրսևորել է պատմաաշխարհագրական քննություն իրականացնելու անառարկելի ունակություններ՝ չշրջանցելով նաև իր նախորդների ուսումնասիրությունները։

Հայոց պետականության պատմության ուսումնասիրության շահեկանությունից ելնելով` Ա. Եղիազարյանը մի կողմից հիմնավորել է IX դարում և X դարի սկզբին Հայաստանում և Այսրկովկասում տիրող իրավիձակը միևնույն համատեքստում դիտարկելու մոտեցումները, իսկ մյուս կողմից պատմաաշխարհագրական քննական վերլուծության է ենթարկել Բագրատունիների տերության կազմում ընդգրկված երկրները, երկրամասները և իշխանություններն առանձին-առանձին։

Հեղինակն անդրադարձել է IX դարի վերջին ձևավորված Բագրատունիների տերության սահմաններին և տարածքին, համառոտ անդրադարձներ կատարել մինչ այդ Հայաստանում և Այսրկովկասում արաբական վարչական բաժանմանը։ Նա առանձնահատուկ ուշադրություն է դարձրել այն քաղաքական պայմանների վերհանմանը, որոնք նպաստել են Բագրատունյաց իշխանների դերի բարձրացմանը և, ի վերջո, Հայաստանում ու Այսրկովկասում նրանց գերագահ դիրքերի ապահովմանը։

Ըստ էության, փաստարկված նորույթ է Ա. Եղիազարյանի բարձրացրած՝ Հայ Բագրատունիների պետության՝ իբրն «տերության» հիմնահարցը։ Հաշվի առնելով նախորդների կարծիքները՝ նա հիմնավորում է իր տեսակետը, ցույց տալիս այն կարգավիձակը, որը տարածաշրջանում ուներ հայոց թագավորությունը։ Նա առաջիններից է Սմբատ Ա-ի թագավորության պատմության ուսումնասիրության շրջանակում հավուր պատշաձի օգտագործել «Մշո Սուրբ Աղբերիկ վանքի կոնդակ»-ը՝ որպես պատմական հավաստի սկզբնաղբյուր։ Թեն այլք նախկինում անդրադարձել են այդ սկզբնաղբյուրին, բայց այն հավաստի չեն համարել, քանի որ դրանում առկա են ընդմիջարկություններ և սխալներ։ Մինչդեռ հեղինակն արժևորել է այդ փաստաթղթի պատմական արժեքը և դրանից քաղված արժանահավատ տեղեկությունների ուսումնասիրության հիման վրա հանգել կարևոր եզրահանգումների։

Ընդարձակ շարադրանքի հենքի վրա Ա. Եղիազարյանն անդրադարձել է Աղվանից և Կղարջքի (Վրաց) թագավորությունների ստեղծմանը և իրավացիորեն փաստել, որ Աղվանից և Կղարջքի իշխաններին թագադրել է Սմբատ Ա-ն՝ հաջորդաբար 894 և 899 թվականներին։

Բագրատունիների տոհմական և արքունի տիրույթներին նվիրված բաժնում Ա. Եղիազարյանն ուսումնասիրել է արքայատոհմին ենթակա գավառները, դրանց տարածքային ընդգրկումը, սահմանները, ձևավորման պատմությունը, ցույց տվել IX դարի սկզբից՝ մեկ հարյուրամյակի ընթացքում Բագրատունիների տիրույթների աստիձանական աձը, որը տնտեսական, մարդկային և քաղաքական ռեսուրսների առումներով հանգեցրել է Այսրկովկասում նրանց առաջնակարգ դիրքերի հաստատմանը։

Ա. Եղիազարյանի հիմնավոր տեսակետներից կարևորում ենք և ցանկանում առանձնացնել հատկապես Տայքին վերաբերող մոտեցումը։ Նա ապացուցում է, որ վրաց անվանված Բագրատունիների տիրույթներն ի սկզբանե չեն ընդգրկել Տայքը, որը վրաց պատմաբաններն անվերապահորեն համարում են «վրացական» տարածք և իբր վրացաբնակ։ Համադրելով հավաստի սկզբնաղբյուրների (այդ թվում՝ վրացական) տեղեկությունները հեղինակը հանգել է այն համոզիչ եզրակացության, որ Տայքը Հայ Բագրատունիների տոհմական տիրույթի մասն էր կազմում նախքան Աշոտ Մսակերի իշխանության ժամանակաշրջանը (802-826), իսկ Հայ Բագրատունիների տերության

օրոք քաղաքական առումով ոչ մի առնչություն չուներ Կղարջքի կուրապադատության հետ։

Հեղինակն անդրադարձել է նաև Մեծ Հայքի տարբեր՝ Բագրատունիների տիրույթներին կցված գավառներին, հիմնավորապես ապացուցել, որ Գուգարքի մեծ մասն ընդգրկված էր Հայ Բագրատունիների արքունի տիրույթներում։ Այս հիմնախնդիրը ևս նա ուսումնասիրել է ըստ վրացական սկզբնաղբյուրների համադրման, ինչը խիստ կարևոր է։

Ա. Եղիազարյանը ներկայացրել է IX դարի վերջին Բագրատունի արքաներին անմիջականորեն ենթարկվող և միաժամանակ որոշակի ինքնուրույնություն պահպանող հայկական իշխանությունները, որոնց թվում էին Վասպուրականի, Անձնացյաց, Սյունյաց, Հայոց Արևելից կողմերի, ինչպես նաև Համամաշենի (Համշենի) իշխանությունները։ Որոշակի նորույթ է հատկապես վերջինիս ուսումնասիրությունը։ Հեղինակը, մասնավորապես, օտար սկզբնաղբյուրների վերլուծության հիման վրա փաստորեն ապացուցել է Համամաշենի հայկական իշխանության ներառումը Բագրատունյաց տերության կազմում։ Ավելին, արաբ հեղինակների երկերում պահպանվել են որոշակի վկայություններ, որոնք հիմք են տալիս հնարավոր համարելու Տրապիզոնի և նրա շրջակայքի` Հայ Բագրատունիներին ժամանակավորապես ենթարկվելու հավանականությունը։ Կարևոր է նաև հեղինակի` Համշեն և Արտաշեն բերդաքաղաքների տեղադրության հարցի ձշգրտումը։

Ա. Եղիազարյանն անդրադարձել է Հայ Բագրատունիների տերությանը ենթակա այսրկովկասյան երկրներին, որոնց թագավորները և իշխաններն ընդունում էին հայ արքաների գերագահությունը։ Փաստորեն, պատմագրության մեջ նա առաջինն է միասնական աշխատության մեջ ի մի բերում նման կարգավիձակ ունեցած այսրկովկասյան բոլոր երկրներն ու երկրամասերը՝ մանրազնին քննության ենթարկելով նաև վերջիններիս պատմաաշխարհագրական առանձնահատկությունները։

Անհրաժեշտ ենք համարում արժնորել Կղարջքի կուրապաղատության վերաբերյալ հեղինակի կատարած՝ պատմաաշխարհագրական առումով բազմաթիվ նորություններ պարունակող քննությունը, որոնց թվում հարկ է առանձնացնել, մասնավորապես, դրա սահմանների ձշգրտումը, որը նա կատարել է նաև վրացական սկզբնաղբյուրների տեղեկությունների վերլուծության հիման վրա։ Նշենք, որ նրա արծարծած մի շարք պատմաաշխարհագրական հիմնահարցեր առ այսօր վրիպել էին ուսումնասիրողների ուշադրությունից։

Անդրադառնալով Հայ Բագրատունիներին ենթակա արաբական ամիրայությունների կարգավիձակին` Ա. Եղիազարյանը ցույց է տվել, որ նրանց տիրապետության ժամանակաշրջանում հատկապես Սմբատ Ա-ին հաջողվել է խիստ կրձատել ամիրայությունների տարածքները` դրանց զգալի մասը կցելով արքունի տիրույթներին։ Պատմաաշխարհագրական տեսանկյունից մեծ հետաքրքրություն է ներկայացնում մենագրության՝ Բագրատունիների տերության մեջ ընդգրկված քաղաքներին, քաղաքագյուղերին, բերդերին, վանքերին և եկեղեցիներին նվիրված բաժինը, որտեղ հեղինակն արժնորել է խնդրո առարկա ժամանակաշրջանում սկզբնաղբյուրներում հիշատակված նշանավոր բնակավայրերի նշանակությունն ու դերը, որը կարևոր ներդրում է Հայաստանի պատմական աշխարհագրության ուսումնասիրության ասպարեզում։ Հարկ է մոռացության չմատնել նաև, որ նման փորձ նա կատարել է առաջին անգամ, ինչն ինքնին ողջունելի է։

Ա. Եղիազարյանն ընտրողաբար անդրադարձել է տերության համար, անկախ դրանց կառուցման ժամանակաշրջանից, կարևորություն ունեցած քաղաքային բնակավայրերին, բերդերին, վանքերին ու եկեղեցիներին, ցույց տվել, որ քաղաքային բնակավայրերի զարգացման առումով Հայ Բագրատունիների տիրապետության ժամանակաշրջանին բնորոշ է հիմնականում քաղաքագյուղերի առկայությունը, բերդերի նշանակության առումով՝ սահմանային ամրությունների համակարգերի ձևավորումը, իսկ նոր կառուցվող կամ վերակառուցվող վանքերի ու եկեղեցիների աշխարհագրական ընդգրկման տեսանկյունից՝ աշխարհագրական որոշակի սահմանափակվածությունը։ Նա երբեմն անուշադրության չի մատնել նաև այնպիսի վանքեր և եկեղեցիներ, որոնք չնայած Բագրատունիների օրոք չեն հիշատակվում, սակայն իրենց շինարարական հորինվածքով օրինակ են ծառայել այդ ժամանակաշրջանում Հայաստանում և Այսրկովկասում կառուցված, կարևոր նշանակություն ունեցող բազմաթիվ եկեղեցիների համար։

Հեղինակը քննական վերլուծության է ենթարկել նաև IX դարի վերջին և X դարի սկզբին Հայաստանի և այսրկովկասյան երկրների համար միջագգային նշանակություն ունեզած կարևորագույն առևտրական Ճանապարհները։ Սկզբնաղբյուրների տեղեկությունները համադրելով աշխարհագրական-քարտեզագրական նլութի հետ՝ նա առանձին ենթագլուխներում անդրադարձել է Բագրատունիների տերության տարածքում ձգված մեկ տասնլակից ավելի առևտրական մալրուդիներին, դրանց հարած նշանավոր բնակավալրերին, քննարկել է և Ճշգրտել վերջիններիս միջև ընկած տարածությունները։ Ա. Եղիազարյանը մանրամասնորեն հետազոտել է առևտրական <u>Ճանապարհների երթուդիները, տեղորոշել բազմաթիվ կալարաններ։ Ան-</u> հրաժեշտ է նշել, որ թեև այդ հարցերը եղել են շատ միջնադարագետների ուշադրության կենտրոնում, այդուհանդերձ հեղինակը լրացրել է բազմաթիվ բացեր։ Ընդհանրապես՝ քննական մոտեցում ցուցաբերելով իր նախորդների գրչին պատկանող ուսումնասիրությունների հանդեպ՝ նա նկատել է տարբեր բացթողումներ և զգալիորեն լրացնել դրանք, հարստացրել մեր պատմության ուսումնասիրության անդաստանը։

Հաձելիորեն նկատենք, որ Ա. Եղիազարյանի պատրաստած և սույն աշխատությանը կցված վեց քարտեզները նորույթ են, որոնցում նա փորձել է de facto արձանագրել իր ուսումնասիրության արդյունքները՝ կատարելով համապատասխան պատմաաշխարհագրական Ճշգրտումներ և ուղղումներ։

Ա. Եղիազարյանի աշխատությունը խիստ արդիական է, քանի որ նման մոտեցումներով Հայ Բագրատունիների թագավորության պատմությունը նախկինում առանձին ուսումնասիրության առարկա չէր դարձել, որի հետևանքով բազմաթիվ պատմաաշխարհագրական հիմնահարցեր, որոնք այսօր նաև որոշակի քաղաքական ենթատեքստով անընդհատ քննարկվում են, մնացել են չլուծված։ Այդ ամենը հարևան երկրների որոշ պատմաբանների հնարավորություն է ընձեռել նենգափոխել կամ խեղաթյուրել պատմական անցյալը։ Սույն հետազոտությունը գալիս է լրացնելու այդ բացը և պատասխանելու պատմահենությանը։

Ինչպես յուրաքանչյուր ուսումնասիրություն, Ա. Եղիազարյանի մենագրությունը ևս զերծ չէ որոշ թերություններից, որոնք, ձիշտ է, ստվեր չեն նետում նրա կատարած արդյունավետ աշխատանքի վրա, սակայն կարիք ունեն հիշատակության՝ հետագայում դրանցից զերծ մնալու մղումից դրդված։ Հարկ է նախ և առաջ նշել, որ նրա իրականացրած պատմաաշխարհագրական ձշգրտումներն ու տեղորոշումներն ամբողջությամբ արտացոլված չեն մենագրությանը կցված քարտեզներում։ Ցանկալի կլիներ նաև առանձին քարտեզի տեսքով ներկայացնել Բագրատունիների տոհմական և արքունի տիրույթները, որոնք թեն արտացոլված են գլխավոր քարտեզում, սակայն առանձնաբար ներկայացվելու պարագայում ընթերցողին կհաղորդեին կարևոր մանրամասներ։ Ի վերջո, աշխատության վերջում տեղադրված հատուկ անունների ցանկը ներկայացված է որպես անվանացանկ, մինչդեռ պատմաաշխարհագրական ուսումնասիրություններում ընդունված է այն բաժանել առանձին՝ աշխարհագրական անունների կամ տեղանունների և անձնանունների բաժինների։

Եզրափակելուց առաջ ցանկանում ենք վստահորեն նշել, որ Արման Եղիազարյանը գիտական և ընթերցող լայն շրջանակների ուշադրությանն է ներկայացրել կարևոր մի աշխատություն, որն առավել ևս արժևորվում է՝ ներկայումս հայոց պատմության միջնադարյան շրջանի նկատմամբ գիտական հետաքրքրության նվազման պայմաններում։

ՊԵՏՐՈՍ ՀՈՎՀԱՆՆԻՍՅԱՆ

**Հրաչիկ Բայրամյան,** Էջեր հայ-վրացական գրական կապերի պատմությունից, Երևան, ԵՊՀ հրատարակչություն, 2010, 256 էջ։

Հայ և վրաց ժողովուրդների բարեկամությունը սկիզբ է առնում անհիշելի ժամանակներից, որը, անցնելով բազում փորձությունների միջով, հասել է մինչև մեր օրերը։ Հայերի ու վրացիների հոգևոր-մշակութային առնչությունների մասին ձեռագիր մատյաններում, հիշատակարաններում, արխիվային վավերագրերում, հայկական և վրացական մամուլում կան չուսումնասիրված բազում նյութեր։

ԵՊՀ հայագիտական հետազոտությունների ինստիտուտի հայ-վրացական հարաբերությունների բաժնի վարիչ, բանասիրական գիտությունների թեկնածու, դոցենտ Հրաչիկ Բայրամյանի հոդվածների գրախոսվող ժողովածուն մասամբ լրացնում է այդ բացը։ Այն նվիրված է հայ-վրացական գրական կապերի պատմության առավել հետաքրքրական և ուշագրավ դրվագներին։

Շուրջ չորս տասնամյակ Հր. Բայրամյանը զբաղվում է հայ-վրացական գրական-մշակութային առնչությունների ուսումնասիրությամբ<sup>1</sup>։ Մեծ պատասխանատվությամբ ու խնամքով նա հրատարակել է վրացական դասական և ժամանակակից պոեզիայի ու արձակի երկու ստվարածավալ անթոլոգիաներ, որոնք լույս են ընծայվել «Ուսանողի գրադարան» և «Համաշխարհային գրականություն մանուկների համար» մատենաշարերով<sup>2</sup>։ Մեր իրականության մեջ նա առաջինն է ստեղծել վրաց լեզվի ու վրաց գրականության դասագրքեր և ուսումնական ձեռնարկներ³, ինչպես նաև հայերեն-վրացերեն և ռուսերեն-վրացերեն բառարան-զրուցարաններ⁴։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Տե՛ս Հայ գրողները վրաց գրականության մասին. Նյութերի ժողովածու, կազմեց՝ Հ. Ս. Բայրամյան, Երևան, 1986, *նույնի*՝ Ուղեցույց աստղը. Վրաց մտավորականները Հովհաննես Թումանյանի մասին. Նյութերի ժողովածու, կազմեց, վրացերենից թարգմանեց և ծանոթագրեց՝ Հ. Ս. Բայրամյան, Երևան, 1999, *նույնի*՝ Հայ-վրաց գրական-պատմամշակութային հարցերը վրաց մամուլում. Նյութերի ժողովածու, կազմեց, վրացերենից թարգմանեց և ծանոթագրեց՝ Հ. Ս. Բայրամյան, Երևան, 2001։

շ Տե՛ս Վրացական պոեզիա, Երևան, 1983, Վրաց երկինք, Երևան, 1990։

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Տե՛ս Ակնարկներ վրաց նոր գրականության պատմության (1800-1890 թթ.), ուսումնական ձեռնարկ, Երևան, 1983, *նույնի*՝ Վրաց գրականությունը V-XIX դարերում, գիրք Ա, ձեռնարկ բուհերի հումանիտար ֆակուլտետների ուսանողների համար, Երևան, 2007, *նույնի*՝ Վրաց լեզու. Հնչյունաբանություն, բառագիտություն, ձևաբանություն, դասագիրք բուհերի հումանիտար ֆակուլտետների ուսանողների համար, Երևան, 2010։

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Տե՛ս **Հր. Բայրամյան**, Հայերեն-վրացերեն զրուցարան, Երևան, 2005, II հրատ., 2009, *նույնի*՝ Русско-грузинский разговорник, Ереван, 2005:

Գիտամանկավարժական գործունեությանը զուգընթաց՝ Հր. Բայրամյանը պարբերաբար վրացերենից հայերեն է թարգմանել նաև վրաց նշանավոր գրողների, ինչպիսիք են Լադո Մրելաշվիլին, Ռնազ Ինանիշվիլին, Նոդար Դումբաձեն (երկու հատորով), Գուրամ Փանջիկիձեն, Ռնազ Միշվելաձեն և այլք, գեղարվեստական երկերը։ Նրա սցենարներով են նկարահանվել ու ցուցադրվել Իրակլի Աբաշիձեին (1984), Նոդար Դումբաձեին (1985), Սայաթ-Նովային (1987), Գալակտիոն Տաբիձեին (1987), Գաբրիել Սունդուկյանին (1988) և Շոթա Ռուսթավելուն (1990) նվիրված գիտահանրամատչելի և ուսումնական ֆիլմերը։

Հր. Բայրամյանի սույն ժողովածուն ընդգրկում է հայ-վրացական գրական-մշակութային կապերին նվիրված նրա կարևորագույն ուսումնասիրությունները։ Առաջին բաժինը, որը կրում է «Հայ գրողները վրաց գրական մտքի գնահատմամբ» խորագիրը, նվիրված է Մայաթ-Նովայի և «մեծ թիֆլիսեցի» Գաբրիել Սունդուկյանի՝ վրաց գրականության հետ ունեցած առնչություններին։ Նրանցից առաջինը վրաց գրական մտքի գնահատմամբ՝ «վրաց պոեզիային հաղորդել է թարմ շունչ»։ Իսկ վրաց մշակույթի անվանի գործիչ Գեորգի Նատրոշվիլին ալսպես է բնութագրել հայ մեծ գուսանին. «Սայաթ-Նովան Նիկո Փիրոսմանիի նման սիրում է աշխարհը, տեսնում է նրա կենդանի գույները, զգում է նրա ապշեցուցիչ բույրը։ Այո՛, նա նման է Փիրոսմանիին, նման է աշխարհատեսությամբ։ Նրա բանաստեղծություններում Թիֆլիսի լուսնկա գիշերվա մեղմությունն ու դայկությունն զգում ենք ձիշտ այնպես, ինչպես դա զգում ենք Փիրոսմանիի կտավներում։ Նա ինքնատիպ տադանդ է» (էջ 11-12)։ Հր. Բալրամյանը հավելում է, որ իսկապես անասելի հարուստ է Սալաթ-Նովալի վրացերենը. նրա խոսքը նուրբ է ու Ճկուն. նա կարոդացել է գտնել այն թայիսմանը, առանց որի չկա ու չի կարող լինել բարձրարվեստ պոեցիա (էջ 12)։

Մայաթ-Նովայի անզուգական քնարերգության առնչությամբ հեղինակը, վկայակոչելով վրաց գրական գործիչների գնահատականները, ևս մեկ անգամ հավաստում է, որ նրանք հայ բանաստեղծին գնահատել են իբրև վրաց աշուղական երգարվեստն սկզբնավորողի ու չգերազանցված վարպետի (էջ 15)։

Գ. Սունդուկյանը, ինչպես նշել է Անտոն Փուրցելաձեն, ծնվել է բազմազգ ու բազմալեզու Թիֆլիսում և ստեղծագործել է այն ժամանակ, երբ «հայերն ու վրացիները ապրում էին իբրև նույն ընտանիքի զավակներ, համակված էին նույն հետաքրքրություններով ու նույն գաղափարներով, և չէիր զատում՝ որտեղ է սկսվում հայը, որտեղ է վերջանում վրացին» (էջ 16)։ Ահա այսպիսի միջավայրում է գործել մեծատաղանդ դրամատուրգը, որի պիեսները բազ-միցս ներկայացվել են վրացական բեմերում ու բարձր գնահատվել նշանա-վոր թատերագետների կողմից։ Նրանցից մեկը՝ հրապարակախոս, գրական-հասարակական գործիչ Ս. Մեսխին, «Պեպոյի» վրացերեն բեմադրության 30-

ամյակի առիթով գրել է. «Սկզբիզ ևեթ պետք է ասենք, որ այսպիսի խորամիտ, բեմի բոլոր պահանջները բավարարող և խորհել տվող պիես մեր բեմը դեռ չէր տեսել» (էջ 18)։ Ահա այսպես, Հր. Բայրամյանը վրաց մամույի էջերից քաղել է Գ. Սունդուկյանին` Վայերիան Գունիայի, Ակակի Ծերեթելիի, Կոտե Ղիփիանիի և շատ ուրիշների տված գնահատանքի խոսքերը, որոնք ոչ միայն դրվատել են հայ դրամատուրգի արվեստն ու տաղանդը, այլև միաժամանակ անվարան նշել, որ վրաց թատերախումբն իր առաջին ներկայացումներից սկսած սնվել է Սունդուկյանի պիեսներով, փաստել, որ նրա ստեղծագործությունները նպաստել են վրաց թատրոնի վերածննդին, ուստի «Սունդուկյանը իր արժանի տեղը պետք է զբաղեցնի նաև վրաց դրամատուրգիալի պատմության մեջ» (էջ 19)։ Գ. Սունդուկյանն իր ժամանակին, րստ վրաց հեղինակների, դրամատուրգիայում հավասարը չուներ և չի ունեցել։ Այստեղ հարկ է հիշատակել Ա. Փուրցելաձեի՝ Սունդուկյանին՝ իբրև դրամատուրգի ու քաղաքացու տված գնահատականը. «Ո՞վ է Սունդուկյանը, հա՞յ է, վրացի՞, ռո՞ւս։ Նա մարդ է, քաղաքացի՝ իր թուլություններով, հասարակական իր կոչումով, մարդ, որ ցանկանում է բարեփոխել կյանքը, հին, մաշված սովորույթները և սերմանել լավագույնը։ Այստեղ նա և՛ հայ է, և՛ վրացի, և՛ ռուս, և՛ այլազգի» (էջ 20)։

Ժամանակի հայ գրական միտքը նույնպես բարձր է գնահատել վրաց դասական գրողների ստեղծագործությունները։ Ժողովածուի բաժինը նվիրված է այդ հարցերի քննությանը։ Այստեղ ներկայացված են վրաց երեք բանաստեղծներ՝ Շոթա Ռուսթավելին, Իլիա ձավձավաձեն և Վաժա Փշավելան։ Ուսումնասիրելով հայ և վրաց մամույի օրգանները՝ հեղինակը շրջանառության մեջ է դրել գնահատանքի բազմաթիվ խոսքեր, մասնավորապես Ռուսթավելու անցուգական «Ընձենավորը» պոեմի մասին, որը մեզ է հասել նաև շնորհիվ հայ գրիչների ու ծաղկողների։ Հայերեն առաջին թարգմանությունը Ստ. Բաստամյանցը կատարել է «Ընձու մորթի հագած մարդը» խորագրով և 1860-1862 թթ. տպագրել «Կռունկ հայոց աշխարհին» ամսագրում։ Հր. Բալրամյանը հետևողականորեն ներկայացրել է այդ պոեմի «կյանքը» հայ իրականության մեջ, որն ունեցել է թարգմանության մի քանի փորձեր (Վ. Տերյան, Գ. Ասատուր, Հովհ. Կարայան և ուրիշներ)։ Այն շատ բարձր են գնահատել հայ գրական ու մշակութային գործիչները։ Ավ. Իսահակյանը մասնավորապես գրել է. «Շոթա Ռուսթավելին համաշխարհային այն եզակի հանձարներից է, որոնց մեջ ամփոփվում ու բյուրեղանում են մարդկության լավագույն իղձերը, մաքառումները, երազները, իդեայները, որոնց մեջ մարդկությունը հասնում է իր արշայույսին, կատարեյությանը» (էջ 29)։

Հեղինակը նույն ձևով ամփոփել է նաև Ի. ՃավՃավաձեի և Վ. Փշավելայի ստեղծագործությունների շուրջ հայ մտավորականների մտքերը։ Նա ի մի է բերել Տ. Փիրումյանի, Դ. Տեր-Դավթյանի, Հ. Միրիմանյանի, Ալ. Քալանթարի,

Հովհ. Թումանյանի և այլոց` վրաց հեղինակների ստեղծագործություններին տված գնահատականները։ Նշենք, որ Հր. Բայրամյանը վերհանել է նաև վիպասաններ Ա. Ղազբեգիի, «վիրական քնարի փայլուն ադամանդներ» Ալ. Ճավձավաձեի, Գր. Օրբելիանիի, Ն. Բարաթաշվիլիի, Ռ. Էրիսթավիի, Ա. Ծերեթելիի, ինչպես նաև գրական-հասարակական գործիչներ Ն. Նիկոլա-ձեի, Լ. Ղիփիանիի, Ի. Իոսելիանիի, Ն. Լոմոուրիի և շատերի մասին հայ հեղինակների խոսքերը։

Ժողովածուի հաջորդ՝ «Հոգևոր միասնություն» բաժինը նվիրված է հայ և վրացի մի շարք գրողների անձնական բարեկամությանն ու մտերմությանը, որոնցից են Գ. Սունդուկյանը և Ա. Ծերեթելին, Հովհ. Թումանյանը, Գր. Ռոբաքիձեն և Տ. Տաբիձեն, Ե. Չարենցը, Ն. Միծիշվիլին ու Պ. Իաշվիլին և ուրիշներ։ Անցյալ դարասկզբին ու դրանից հետո Թիֆլիսում հայ գրողների ու մշակութային գործիչների հետ մտերմական և ստեղծագործական սերտ կապեր են ունեցել նաև Միխեիլ Ջավախիշվիլին ու Կոստանտինե Գամսախուրդիան, Իոսեբ Գրիշաշվիլին ու Գալակտիոն Տաբիձեն, Գեորգի Լեոնիձեն ու Միմոն Չիքովանին, Լևան Ղիփիանին ու Ալեքսանդրե Աբաշելին, Իոսեբ Նոնեշվիլին ու Ալեքսանդրե Միգուան և այլք։ Հեղինակն ըստ բազմաթիվ վավերագրերի ու փաստերի տվել է նրանց անաչառ մոտեցումների գնահատականը։

Ժողովածուի «Դիմանկարային ուրվագծեր» բաժնում զետեղված են ակնարկներ՝ նվիրված Ջանսուղ Չարկվիանիի, Բենիկ Մեյրանյանի, Գուրամ Փանջիկիձեի, Նոդար Դումբաձեի, Սոս Միմավորյանի ու Գիվի Շահնազարի գրական-մշակութային գործունեությանը։

«Հոդվածներ» բաժինն ընդգրկում է գիտատեսական տարաբնույթ խնդիրներին առնչվող ուսումնասիրություններ, որոնցից ուշագրավ են «Հայագիտությունը Թբիլիսիի պետական համալսարանում» և «Ակադեմիկոս Գուրգեն Մևակի վրացագիտական գործունեությունը» ծավալուն հոդվածները։ Այստեղ զետեղված է նաև «Լրագրական բարքերին անհարիր» վերտառությամբ հոդվածը, որն ընթերցողին ծանոթացնում է մամուլում ոչ հազվադեպ հանդիպող արտառոց մի փաստի։ Մեր լրագրողներից մեկը վրացի նշանավոր գրողի ու հասարակական գործչի հետ ունեցած ու հայկական թերթերում տպագրած հարցազրույցը շաբաթներ անց նույնությամբ, սակայն իբրև միևնույն անձնավորության հետ այլ առիթներով վարած հարցազրույցներ պարբերաբար տպագրել է տարբեր թերթերում ու հանդեսներում։ Հեղինակն անհրաժեշտ է համարել վկայակոչել թերթերի ամսաթվերն ու համարները՝ արտահայտելով իր մտահոգությունը։

Հարուստ է նաև ժողովածուի «Գրախոսություններ» բաժինը, ուր տեղ են գտել Թբիլիսիում և Երևանում վերջին տարիներին լույս տեսած վրացերեն և հայերեն գրքերի մասին հեղինակի գրախոսականները։ Անշուշտ, դրանք ևս

առնչվում են հայ-վրացական մերօրյա կապերին և գրքերի աշխարհում տեղի ունեցած ակնառու մշակութային իրադարձություններին։

Հեղինակն առանձին բաժնում ընդգրկել է նաև տարբեր ժամանակներում լրագրողների հետ հատկապես իր այն հարցացրույցները, որոնցում շոշափվում են հայ և վրաց ժողովուրդների դարավոր բարեկամության ու առնչությունների, ինչպես նաև դրանք մեր օրերում ավելի ընդլայնելու և ամրապնդելու խնդիրները։ Հը. Բալրամյանն իր պատասխաններում ափսոսանք է հայտնում, որ առանձին անխոհեմ գործիչների ու գրողների կողմից փորձեր են կատարվում խաթարելու դարերի ընթացքում թրծված կապերը։ Գուցե և հենց այս նպատակով է նա ժողովածուն եզրափակում «Ուսանելի դասեր» վերտառությամբ «Հավելվածով», որտեղ զետեղված են տարբեր խորհրդածություններ։ Դրանցում հեղինակը, վկայակոչելով հայ և վրաց ժողովուրդների բազմադարլա բարեկամության շատ անմոռաց դրվագներ, մերժում է նմանօրինակ քայլերը։ Նա իր գիրքը եզրափակում է երկու ժողովուրդների մեծ բարեկամ Ն. Մառի իմաստալից խոսքերով. «Հանձինս հայերի և վրացիների, մենք տեսնում ենք հետնորդների երկու եղբալրական ազգերի, որոնք հետո բաժանվեցին այլևայ ազգագրական, լեզվաբանական և մասամբ՝ մշակութային ու քաղաքական ներգործությունների պատմառով» (էջ 252)։ Սակայն հայ և վրաց ժողովուրդների բարեկամությունը դարերի ընթացթում ամրապնդվել է և նորանոր ձևեր ընդունել։ Այդ մասին են վկալում մեր ժողովուրդների զրույցներն ու լեգենդները, որոնցում անխաթար արտացոլված է նրանց եղբալրությունը։

Հր. Բայրամյանի ժողովածուն կազմված է գիտական պատշաձ մակարդակով ու բարեխղձությամբ և հնարավորինս զերծ է թերություններից։ Այն փարատում է Խորհրդային Միության փլուզումից հետո ստեղծված թյուր կարծիքը, թե իբրև գրականությունն ու արվեստը, ժողովուրդների միջև եղած մշակութային կապերը մոռացության կմատնվեն, աստիձանաբար կկորցնեն իրենց նշանակությունը։ Խնդրո առարկա գրքում ամփոփված նյութերը, սակայն, հաստատում են այն իրողությունը, որ հարևան ժողովուրդները չեն կարող ապրել առանց բարեկամական շփումների, տնտեսական, պատմական ու գրական-մշակութային առնչությունների սերտ համագործակցության: Դրա լավագույն ապացույցը հայերի և վրացիների բազմակողմանի հարաբերություններն են։

Ընթերցող հանրությանն ու հայ-վրացական գրական կապերի պատմությամբ զբաղվող մասնագետներին հասցեագրված Հր. Բայրամյանի ժողովածուն կարող է նաև ուսումնաօժանդակ ձեռնարկի դեր կատարել բուհերի հումանիտար ֆակուլտետների ուսանողների համար։

ՎԼԱԴԻՄԻՐ ՄԱՂԱԼՅԱՆ

Ցեղասպանագիտական հանդես, գլխավոր խմբագիր` Հայկ Դեմոյան, 2013, թիվ 1, 176 էջ։

Revue des études du génocide, rédacteur en chef Hayk Démoyan, 2013, № 1, 176 p.

Le Musée-Institut du génocide des Arméniens de l'Académie des Sciences de la République d'Arménie a fondé une nouvelle revue scientifique, consacrée aux études du génocide. Tout d'abord, je salue l'initiative de cette organisation, d'autant plus que la revue a un objet relativement étroit. Ses éditeurs ont réuni dans ce numéro la majorité des textes des communications que les historiens de différents pays avaient présentées au colloque international convoqué à Erevan au mois d'avril 2009, à l'occasion du centenaire des massacres ciliciens de 1909.

Certes, les vêpres ciliciennes demeurent toujours le parent pauvre de l'historiographie du génocide des Arméniens dans l'Empire ottoman; c'est dommage, mais nous ne possédons à l'heure actuelle que trois monographies<sup>1</sup>. Donc, la publication de ce numéro de la revue recensée ici est sans doute une contribution importante qui comble des lacunes dans ce domaine. Elle comprend dix-huit articles rédigés en arménien, en français et en anglais, dont les auteurs sont les représentants de l'Arménie, de la France, des États-Unis, de l'Autriche, de la Hongrie et de la Syrie. Comme leurs articles sont consacrés à différents problèmes et sujets, je tâcherai de les classer, dans la mesure du possible, en ordre thématique.

On sait que les sources étrangères, surtout celles des archives, se distinguent par leur impartialité, ce qui a conditionné leur grande valeur dans l'étude du génocide des Arméniens. Dès lors, la majorité des chercheurs préfère rédiger les études plutôt sur la base des attestations des témoins oculaires étrangers que des sources d'origine arménienne. Il est donc bienvenu que cette édition comprenne deux publications dont les auteurs ont présenté le déroulement des massacres ciliciens à travers des sources italiennes et autrichiennes. Aramaïs Baloyan se réfère aux documents diplomatiques italiens, dont la grande majorité a été déjà publiée en Italie; or, il a utilisé aussi quelques documents inédits tirés des Archives de la politique extérieure de l'Italie. La correspondance des diplomates italiens accrédités dans l'Empire ottoman jette certainement une lumière sur le cours de ces massacres, mais ce qui est beaucoup plus appréciable, c'est qu'elle a permis à l'auteur de relever le rôle décisif du gouvernement jeune-turc dans leur organisation (pp. 24-25).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Kévorkian R. H.**, avec la collaboration de **Paboudjian P. B.**, Les massacres de Cilicie d'avril 1909 // La Cilicie (1909-1921). Des massacres d'Adana au mandat français. Volume préparé par Raymond H. Kévorkian, Paris, 1999 ; **Simonyan H.**, Les massacres en masse des Arméniens en Cilicie (en avril de 1909), Erevan, 2009 (en arménien) ; voir aussi sa traduction anglaise : London, 2012 ; **Poghosyan V.**, Les massacres de 1909 en Cilicie à travers le prisme de l'historiographie française, Erevan, 2009 (en arménien).

Artem Ohandjanian, notre collègue autrichien, a publié en traduction arménienne douze rapports de Daras, Consul d'Autriche-Hongrie à Mersine, qui a décrit principalement le processus des massacres dans différents lieux de la Cilicie. Rappelons qu'il les avait déjà publiés en allemand<sup>1</sup>.

En dehors des documents des archives, il nous faut placer parmi les sources de valeur concernant les massacres ciliciens la presse européenne et arménienne, dont l'étude demeure toujours très insuffisante. Dans ces conditions, les éditeurs de la revue ont eu raison d'y insérer deux articles. Éva Merénics, chercheuse hongroise, a analysé en profondeur les articles de trois journaux austro-hongrois, à savoir *Neue Freie Presse* (Vienne), *Pester Lloyd* (Budapest) et *Prager Tagblatt* (Prague). Leur analyse lui a permis de tirer quelques intéressantes conclusions : *primo*, les nombreuses publications de la presse austro-hongroise témoignent de l'intérêt des journalistes et des lecteurs de ce pays à l'égard de « cet épisode tragique de l'histoire du peuple arménien », ce qui prouve leur solidarité avec les Arméniens ; *secundo*, la provocation des Arméniens est exclue ; *tertio*, le rôle des Jeunes-Turcs et d'Abdhülhamid II est évident ; *quarto*, l'intervention des grandes puissances n'a été dictée que par la nécessité de la protection de leurs citoyens. L'auteur a également le mérite d'avoir incéré dans l'appendice de son article une bibliographie contenant les titres de 117 articles publiés dans ces journaux, du mois d'avril au mois de juin 1909.

La contribution de Tatévik Ghaltakhchyan appréhende les échos des massacres dans les journaux arméniens publiés à Constantinople et à Smyrne. Elle aborde bien des problèmes dont je vais présenter les plus importants. D'après les publications des journaux, l'auteur a relevé de profonds changements dans l'attitude des Arméniens envers les organisateurs des massacres. Comme elle le note, dès le début les éditeurs des journaux, ainsi que les auteurs des articles, avaient imputé la responsabilité des massacres au régime hamidien ; or, elle souligne les modifications positives évidentes que leur position a subies un peu plus tard. Donc, la plupart des publications prouvent, d'après son récit, que les contemporains arméniens avaient déjà compris le rôle décisif des Jeunes-Turcs (p. 67). Il y a lieu de citer parmi ses thèses celle de la réfutation par les auteurs des articles de la fausse version de la « culpabilité » des Arméniens. D'ailleurs, ces accusations infondées incriminant une soi-disant « rébellion » arménienne qui aurait contrait le gouvernement ottoman à rétablir l'ordre et qui aurait eu « certaines conséquences défavorables », avaient été avancées dès le début des massacres par les organisateurs locaux de ce carnage².

Le reflet des massacres ciliciens dans la littérature turque, y compris la presse, rédigées en caractères arméniens, a fait l'objet de l'article de Hasmik Stepanyan. Or, c'est plutôt un article informatif qu'analytique, car l'auteur s'abstient d'interpréter les approches des éditeurs de ces journaux à propos des événements clefs. En fin de compte, il est tout simplement impossible de se faire une idée de leur attitude sur tout ce qui s'est passé en Cilicie, ainsi que dans celle des auteurs des livres dont elle ne cite que les titres (p. 140).

Il me semble qu'il est pertinent d'incérer dans ce même cadre l'article de l'auteur de ces lignes sur l'historiographie française des massacres ciliciens, car la plupart des

<sup>2</sup> Voir **Poghosyan V.**, op. cit., p. 38.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Ohandjanian A.**, Das Massaker in Adana, 1909 Adana olaylari/makaleler. The Adana Incidents of 1909 Revisited, editor Kemal Çiçiek, Ankara, 2011, s. 227-233.

éditions françaises qui y sont analysées, avaient été publiées dans les années 1910 et ont toujours une valeur incontestable de source authentique. Il s'agit en premier lieu du recueil de documents *Les Turcs ont passé là...*, publié en 1911 par G. Brézol, ainsi que des opuscules et des articles des contemporains français, comme A. Adossidès, J. d'Annezay, G. Vayssié et d'autres. En dépit de quelques explications inacceptables de ces auteurs, surtout à propos des organisateurs des massacres (étant privé de la possibilité de se faire une idée complète sur les événements dont ils ont été les témoins, quelques-uns d'entre eux ont préféré rejeter la responsabilité des massacres sur Abdhülhamid II), ils ont pu par contre, brosser le tableau véridique des massacres non seulement en Cilicie, mais aussi dans le *vilayet* d'Alep.

L'un des thèmes les moins étudiés dans l'historiographie des vêpres ciliciennes est celui des échos des massacres ciliciens dans la littérature arménienne. Rubina Peroomian, historienne américaine, nous a présenté sa vision de la poétique de la violence des massacres d'Adana dans la littérature arménienne occidentale de l'époque. Elle a étudié le reflet du processus génocidaire des Arméniens depuis les années 1890 à travers les vers et les poèmes d'éminents poètes comme Siamanto, Daniel Varoujan et d'autres. L'auteur en conclut que ce thème est demeuré bien longtemps à l'ombre des répercussions que le « génocide de 1915 » avait eues suscitées (p. 117).

Verjiné Svazlian, en se référant à l'un de ses livres contenant des preuves testimoniales des survivants des massacres ciliciens, a montré la place qu'ils occupaient dans la mémoire historique des Arméniens.

Les articles d'Yves Ternon et de Raymond Kévorkian, éminents spécialistes du génocide des Arméniens, se distinguent par une approche théorique et analytique. R. Kévorkian a discuté le thème de La gestion des massacres de Cilicie à travers une minutieuse étude des réactions des autorités centrales ottomanes et des milieux arméniens à l'égard des massacres de 1909. C'est là l'originalité de son approche en général, qui est propre à ses études sur le génocide des Arméniens. Il a interprété le sujet discuté dans un cadre assez vaste, en examinant d'abord les péripéties de l'attitude des autorités centrales ottomanes après les massacres. R. Kévorkian a le mérite de souligner la culpabilité du gouvernement jeune-turc : comme il le note, « au tournant du XIX<sup>e</sup> siècle, aucun acte de cette ampleur ne pouvait avoir lieu sans un ordre venu, ou supposé venu, des plus hautes autorités de l'Etat ou, pour le moins, d'un des centres du pouvoir » (p. 42). Dans son ensemble, il a raison de qualifier de « paradoxale » l'approche de ceux qui rejetaient la responsabilité des massacres sur Abdhülhamid II. Or, il me semble qu'il faut également prendre en considération le fait que la majorité écrasante des contemporains des massacres, arméniens ou étrangers, n'étaient pas encore capables de s'orienter correctement dans les mutations politiques avant bouleversé l'Empire ottoman en 1908-1909.

Dans l'article intitulé Cilicie 1909. Était-il possible de percevoir une menace de génocide?, publié dans ma traduction arménienne, Y. Ternon, en relatant brièvement des événements bien connus, constate « qu'en 1909 un degré a été franchi dans la violence de masse » (p. 160). Quant à la question posée dans le titre de l'article, il a exprimé sa certitude sur l'impossibilité de prévoir, de la part des futures victimes, l'anéantissement du peuple arménien. Précisons d'ailleurs, qu'on peut en trouver également une allusion dans l'article déjà cité de T. Ghaltakhchyan (p. 59). À travers

l'interprétation des événements ultérieurs, Y. Ternon a constaté l'absence chez les assassins, d'un programme de « banc d'essai d'une future extermination » (p. 160). Il n'a pas omis non plus le dévoilement des organisateurs des massacres. Cependant, à la différence de R. Kévorkian, son approche est plus modérée. « Même si le CUP n'a pas suscité ce déferlement de violence, écrit-il, il y a collaboré à l'échelon régional » (p. 161). Il est plus qu'évident que, en tout cas, l'auteur révèle la responsabilité du gouvernement jeune-turc.

Les causes des massacres ont été étudiées par Hayk Démoyan et Suren Manouk-yan. En concentrant l'attention sur les causes psychologiques, H. Démoyan a raison d'avoir accentué l'atmosphère défavorable créée à la veille des massacres par les organisateurs de ceux-ci : il s'agit de l'organisation de provocations, de désinformations et de la stimulation de l'intolérance religieuse chez les musulmans (p. 35). Par contre, S. Manoukyan analyse les particularités du développement économique de la région grâce au support des financiers européens, dont les résultats se faisaient sentir surtout dans la modernisation de l'agriculture. Celle-ci est devenue, d'après lui, l'une des causes principales de l'approfondissement de la haine des Turcs envers les Arméniens, qui avaient utilisé de nouvelles technologies, comme les tracteurs, etc. Les succès des Arméniens dans cette sphère ont contribué, comme il le croit, à la modification de leur statut social, ce qui n'a pas échappé à l'attention des Turcs, devenant l'une des causes principales de leur extermination. Je partage complètement ses explications fondées et convaincantes.

Nombre d'auteurs ont abordé les conséquences néfastes de ces massacres pour les Arméniens. Si H. Démoyan a mis en évidence les aspects psychologiques graves de ces massacres, qui avaient laissé leur empreinte sur les survivants, en attirant l'attention sur de nombreux faits de suicide et de folie (p. 39), Arpiné Babloumyan a étudié les changements démographiques dans les *vilayets* d'Adana et d'Alep. D'après l'analyse des sources d'origine arménienne et étrangère, elle a non seulement constaté que le nombre des victimes arméniens y a dépassé le chiffre de 30.000, mais elle a noté en même temps, qu'il était indispensable de prendre en considération une autre circonstance, qui n'était pas moins importante, c'est qu'il est nécessaire d'ajouter à ce chiffre le nombre de ceux qui étaient morts plus tard, soit des blessures reçues, soit des maladies contractées. Une autre conséquence déplorable des massacres se trouve aussi au centre de son attention, celle de l'émigration des survivants arméniens dont les vêpres ciliciennes sont devenues la cause. En fin de compte, comme elle le note à juste titre, toute la région a été dépeuplée de l'écrasante majorité de ses habitants arméniens.

Haroutioun Selimyan, de Syrie, en imputant toute la responsabilité des massacres de 1909 au gouvernement des Jeunes-Turcs, a étudié les pertes des évangélistes arméniens (p. 128). D'après ses calculs, les églises et les établissements évangéliques des Arméniens de Cilicie ont perdu cinquante pour cent de leurs leaders religieux et laïques (p. 132).

Quelques auteurs ont étudié des sujets plus particuliers, dont l'importance est néanmoins hors de doute. L'article de Séda Parsamyan est consacré à la destruction des églises, des couvents et des écoles appartenant aux Arméniens. Elle note que lors de ces massacres, on les a soit détruits, soit incendiés, et ce processus a atteint son apogée lors de la deuxième période des massacres. Après le premier raz-de-marée, des milliers Arméniens avaient trouvé asile dans leurs églises, et c'était cette circonstance

qui était devenue l'une des causes principales de ces actions barbares. Certes, d'après les données officielles, citées par l'auteur, on avait incendié dans le *vilayet* d'Adana vingt-quatre églises et seize écoles ; or elle n'a pas hésité à noter que le nombre exact des pertes n'était pas encore précisé à ce jour (p. 103). Elle a sans doute raison de n'avoir pas livré à l'oubli la destruction par les Turcs des établissements religieux appartenant aux Assyriens et aux Jésuites français.

L'article d'Ani Voskanyan touche la participation de l'armée ottomane aux massacres. D'après des sources fiables, elle révèle le rôle non seulement des *rédifs*, soldats de réserve, mais aussi des détachements de l'armée régulière dans la perpétration des massacres. L'auteur décrit en détail la participation des soldats turcs non seulement aux massacres, mais aussi au pillage des biens des victimes, surtout lors de leur deuxième étape. En rejetant toute la responsabilité de l'extermination des Arméniens sur le gouvernement des Jeunes-Turcs, elle a dévoilé également le rôle d'Abdhülhamid II et de ses créatures, chefs locaux du *vilayet* d'Adana (p. 142), et c'est indubitablement l'avantage de son approche historique. Il n'est pas inutile de préciser que la participation de l'armée ottomane aux massacres a été partiellement reflétée aussi dans les articles d'autres auteurs, comme Y. Ternon, A. Baloyan, T. Ghaltakhchyan et S. Parsamyan.

Anna Aleksanyan et Aram Mirzoyan ont choisi comme objet de leurs recherches l'activité des organisations arméniennes en Cilicie après les massacres, dans le but d'améliorer la situation intenable des survivants. À la suite de Zapel Essayan et d'Archarouni Téodik, A. Aleksanyan a décrit les efforts du Patriarcat arménien de Constantinople et d'autres organisations arméniennes, visant à soutenir leurs compatriotes, à savoir ouvrir pour eux des orphelinats et des écoles. Des femmes arméniennes ont pu même aider dans la mesure du possible quelques-uns des Arméniens mis injustement en état d'arrestation. D'après les données d'A. Mirzoyan, on a réuni 1.426 enfants dans les orphelinats qu'on avait ouverts depuis le mois d'août jusqu'en novembre dans différentes villes, comme Marache, Hadjin, Aïntab, Hassanbeyli, Deurt-Yol (p. 95). En discutant l'activité des orphelinats arméniens, l'auteur a mentionné en même temps l'existence et l'activité de ceux qui avaient été fondés par les Européens et les Américains. Or, il remarque qu'en dépit de conditions plus confortables pour les orphelins arméniens rassemblés dans ces derniers, ils étaient toutefois éloignés de leurs racines nationales (p. 96).

Il nous faut noter, avant de conclure, qu'en dépit de l'unanimité de la position objective de tous les auteurs à l'égard des massacres ciliciens de 1909, qui ont prouvé de manière irréfutable leur réalité et la culpabilité des Jeunes-Turcs, leurs points de vue divergent quant aux questions particulières, mais très importantes, voire conceptuelles. Nombre d'entre eux, comme A. Aleksanyan, A. Mirzoyan, T. Ghaltakhchyan, H. Stepanyan, A. Voskanyan, qualifient de coup d'État les événements de 1908 ayant eu lieu dans l'Empire ottoman (pp. 7, 59, 92, 140, 142). Par contre, S. Manukyan a raison, à mon avis, de les avoir traités de révolution (p. 74). Si l'on discute ce problème d'après l'approche des théoriciens soviétiques marxistes, la destitution d'Abdhülhamid II et la prise du pouvoir par le Comité Union et Progrès n'étaient en réalité qu'une révolution bourgeoise, réalisée dans le cadre de la même formation sociale et économique. Certes, à la différence de la révolution anglaise du XVIII siècle et de la Révolution française du XVIII siècle, ayant contribué au passage à une

nouvelle formation sociale et économique, la révolution turque de 1908 a été accomplie dans le cadre de la même formation, et c'est pourquoi il est préférable de la classer dans la catégorie des révolutions bourgeoises, qui n'ont pas laissé de traces dans les conditions sociales et économiques d'un pays ou d'un autre<sup>1</sup>.

Les limites chronologiques du génocide des Arméniens avaient suscité depuis longtemps beaucoup de débats dans l'historiographie de ce thème, et les différentes approches conceptuelles avaient certainement laissé leur profonde empreinte sur les récits de ces auteurs. Ceux-ci ne sont pas enclins à considérer le processus génocidaire conçu, organisé et perpétré par des différents régimes ottomans contre le peuple arménien à la limite du XIX<sup>e</sup> et du XX<sup>e</sup> siècle, d'événement unique, ayant trois étapes principales (hamidienne, jeune-turque et kémaliste). Or, la plupart des historiens arméniens contemporains, ainsi que quelques éminents chercheurs étrangers, comme Irving Louis Horowitz, Yehuda Bauer et Yuri Barsegov s'en tient à ce point de vue.

Quelques-uns des auteurs n'ont même pas émis d'opinion à ce sujet ; par contre, beaucoup d'autres (A. Aleksanyan, H. Demoyan, A. Mirzoyan, S. Parsamyan, R. Peroomian, H. Selimyan) ne qualifient l'extermination en masse des Arméniens dans les années 1890 que de « massacres » (pp. 7, 34, 92, 98, 105, 128). Quelques autres (A. Babloumyan, S. Parsamyan, V. Svazlian) limitent le génocide des Arméniens aux années 1915-1923 (pp. 15, 98, 148). À vrai dire, il m'est très difficile d'avancer des explications à propos de ce dernier point de vue, infondé et inacceptable pour moi. Si les historiens contemporains, principalement français et américains, parlent du génocide des Arméniens, c'est à dire de 1915-1916, ils motivent leur approche par des preuves fondées (le désir des Jeunes-Turcs de créer un État national, l'adoption par eux de l'idéologie de turcisation, etc.). Néanmoins, leurs arguments ne sont pas acceptables pour tous les historiens, y compris l'auteur de ces lignes ; toutefois, ils peuvent être sujets à réflexion.

Quant aux vêpres de 1909, j'ai noté dans mon article susmentionné que les historiens français contemporains n'avaient pas l'intention de les inclure dans le processus du génocide des Arméniens (p. 127). Une telle approche a été partiellement reflétée dans l'article d'Y. Ternon. Or, il croit qu'on est en droit de les traiter d'« entreprise génocidaire à un échelon local », et de les concevoir « comme un prélude du génocide de 1915 » (pp. 160, 161). On peut dire que le point de vue de R. Peroomian, d'après lequel « les massacres de 1909 présentent le microcosme du génocide de 1915 » (p. 117), s'approche en fait de celui de l'historien français. En somme, il en est de même de l'approche d'A. Voskanyan qui a qualifié les massacres ciliciens de 1909 de point de départ pour la réalisation des projets génocidaires ultérieurs des Jeunes-Turcs (p. 147).

Un autre problème discutable est la précision du nombre des victimes, qui n'est pas encore définitivement déterminé; c'est pour cette raison que les chiffres avancés par quelques-uns des auteurs (A. Babloumyan, A. Baloyan, T. Ghaltakhchyan, H. Selimyan, A. Voskanyan) ne sont point compatibles; ils oscillent entre 30.000 et 40.000 (pp. 17, 24, 59, 131, 142, 165); ce fait est également propre aux études de beaucoup de chercheurs connus (Vahagn Dadrian, Hratchik Simonyan, R. Kévorkian et d'autres).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sur la typologie des révolutions bourgeoises voir **Barg M.**, **Tcherniak E.**, Les grandes révolutions sociales du XVIII<sup>e</sup> et du XVIII<sup>e</sup> siècle, Moscou, 1990, p. 224 (en russe).

Dans son ensemble, la réunion dans une même publication des articles dont les auteurs avancent différents points de vue, est sans doute le résultat des changements positifs qui ont récemment ébranlé la réalité scientifique arménienne. Je me dois de saluer cette nouveauté, qui est la preuve la plus spectaculaire de l'émergence de la liberté de la pensée en Arménie.

À travers notre brève présentation, on peut s'apercevoir que la majorité des auteurs ont mis en évidence l'extermination des Arméniens de Cilicie sur le niveau étatique et ils ont à la fois dévoilé irréfutablement le rôle décisif des Jeunes-Turcs dans leur organisation, ce qui est hors de doute. Cependant, aussi étonnant que ce soit, c'est la réalité et l'actualité de cette circonstance se fait toujours sentir. Depuis les années 1910 à nos jours, les organisateurs des massacres ciliciens, ainsi que les falsificateurs de leur histoire, ont fait tout le possible pour nier la responsabilité des autorités centrales ottomanes dans leur perpétration<sup>1</sup>. Dans ce sens, l'actualité de cette édition est indéniable et la réfutation de cette tendance négationniste lui assurera un succès parfaitement mérité dans les milieux scientifiques.

VAROUJEAN POGHOSYAN

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Voir **Poghosyan V**., op. cit., pp. 10-11; voir aussi **Tetsuya S**., A Hidden Adana: Dispute Over the Armenian Landownership on the Eve of the Adana Incident 1909, 1909 Adana olaylari/makaleler. The Adana Incidents of 1909 Revisited, pp. 87-126; **Dennis B**., The Evaluation of the Interpretation the Adana Massacres of 1909: Towards an Understanding of the Political Dynamics and Motivations for Violence, ibid., pp. 127-153.

Archäologie in Armenien II, Meller H., Avetisyan P. (Hrsg.), Veröffentlichungen des Landesamtes für Denkmalpflege und Archäologie Sachsen Anhalt – Landesmuseum für Vorgeschichte 67, Halle 2013, 258 Seiten.

Հնագիտությունը Հայաստանում II, Հ. Մելեր, Պ. Ավետիսյան (խմբա-գիրներ), Սաքսոնիա-Անհալթի հուշարձանների պահպանության և հնա-գիտության երկրամասային վարչության հրատարակություններ. նախա-պատմության երկրամասային թանգարան 67, Հալլե, 2013, 258 էջ։

2013 թ. Հալլե քաղաքում լույս ընծայվեց «Հնագիտությունը Հայաստանում II» հոդվածների ժողովածուն, որն ամփոփում է հայ-գերմանական հնագիտական արշավախմբերի համատեղ երկամյա գործունեությունը և շարունակում է 2011 թ. լույս տեսած՝ նույն համագործակցության արդյունքներին նվիրված I հատորի ավանդույթները¹։ Այն սկսվում է խմբագիրների՝ Պ. Մելերի և Պ. Ավետիսյանի, Գերմանիայի պետնախարար Կորնելիա Պեպերի, Մաքսոնիա-Անհալթի մշակույթի նախարար Շտեֆան Դոգերլոխի և Գերմանիայում Հայաստանի դեսպան Արմեն Մարտիրոսյանի ներածականներով, որոնց հաջորդում են գիտական հոդվածները։ Գիրքն ամփոփում է ինը՝ հիմնականում գերմաներեն և մասամբ անգլերեն միջմասնագիտական հոդվածներ, որոնցից յուրաքանչյուրն ունի գերմաներեն, անգլերեն և հայերեն ամփոփումներ, ինչպես նաև նկարներ, գծագրեր ու տարբեր քարտեզներ։

2010 թ. ապրիլին ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի և Սաքսոնիա-Անհալթի հուշարձանների պահպանության և հնագիտության երկրամասային վարչության միջև կնքված համագործակցության պայմանագրի շնորհիվ տարբեր գիտաձյուղեր ներկայացնող հայ և գերմանացի հնագետները մասնակցեցին Հայաստանի հնագիտությանը վերաբերող մի շարք ծրագրերի։ Թյուբինգենի և Հալլեի համալսարանների, Մանհայմի Արխեոմետրիայի Կուրտ-Էնգելհորն կենտրոնի պրոֆեսորներ և ուսանողներ, ինչպես նաև Սաքսոնիա-Անհալթի հուշարձանների պահպանության ու հնագիտության երկրամասային վարչության մասնագետներ ՀՀ ԳԱԱ-ի և ԵՊՀ-ի հայ գործընկերների հետ հետազոտական հնագիտական աշխատանքներ իրականացրին Հայաստանի մի շարք պատմական հուշարձաններում։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Archäologie in Armenien I, Meller H., Avetisyan P. (Hrsg.), Veröffentlichungen des Landesamtes für Denkmalpflege und Archäologie Sachsen Anhalt – Landesmuseum für Vorgeschichte 64, Halle, 2011.

Գրախոսվող ժողովածուն ներկայացնում է հիշյալ ընթացիկ ծրագրերի նախնական արդյունքների հաշվետվությունների երկրորդ հատորը։ Այդ ծրագրերից առաջինի իրականացմանը ձեռնամուխ եղած հետազոտողները 2010 թ. ի վեր կենտրոնացել են Սևանա լձից արևելք՝ Սոդքի ոսկու հանքի շրջակայքում գտնվող բնակավայրերի և դրանց կից դամբարանադաշտերի՝ որպես համակարգի, հետազոտության վրա։ Երկրորդ ծրագիրը նախատեսում է աշխատանքների իրականացում Ազատանում, իսկ երրորդի նպատակը Սյունիքի մարզի ժայռապատկերների ուսումնասիրությունն է։ Բացի նշված աշխատանքների նախնական հաշվետվություններից, սույն հատորը պարունակում է նաև հայ գործընկերների մի շարք հնագիտական հոդվածներ։

Հոդվածների սույն ժողովածուի առաջին՝ «Նոր աղբյուրներ հին ոսկու համա՞ր» հոդվածի հեղինակներն են Դանիլո Վոլֆը, Գրեգոր Բորգը, Խաչատուր Մելիքսեթյանը, Անդի Ալենբերգը, Էրնստ Պերնիցկան, Արշավիր Հովհաննիսյանը և Ռենե Կունցեն։ Հայ-գերմանական համագործակցության ծրագրի շրջանակներում 2010 թ. Սոդքի և Ֆիոլետովոյի հայկական ոսկու հանքերի շրջակայքում իրականացվեցին երկրաբանահնագիտական և երկրաբանական աշխատանքներ։ 2011-2012 թթ., հենվելով նախորդ տարվա հետազոտությունների արդյունքների վրա, ուսումնասիրությունները շարունակվեցին Սոդքի տարածաշրջանում։ Այդ հետազոտությունները ցույց են տալիս, որ չնայած Սոդքի հանքի նախապատմական շահագործման համար մինչ այժմ չկան ուղղակի տվյալներ, այդուհանդերձ ոսկեբեր ցրոնների տարածական բաշխումը և դրանց քանակը վկայում են, որ Սոդք և Թարթառ գետերի ջրաբերուկային նստվածքներից երկրորդական ոսկու նախապատմական շահագործումը կարելի է համարել հնարավոր։

Երկրորդ՝ «Ուշկիանի ծրագիրը. մշակութային միջավայրի հետազոտություններ Սոդքի նախապատմական ոսկու հանքի շրջակայքում» հոդվածում (հեղինակներ՝ Ռենե Կունցե, Արսեն Բոբոխյան, Էրնստ Պերնիցկա, Խաչատուր Մելիքսեթյան, Ռուզան Մկրտչյան, Հասմիկ Սիմոնյան, Հանս-Յուրգեն Դոհլե) նախորդ հարցադրումը դիտարկվում է հնագիտական համատեքստում։ Սնանա լձից հարավ-արնելք տարածվող Սոդքի տարածաշրջանը առավել, քան մեկ այլ ենթագոտի Հարավային Կովկասում, բացահայտում է նախապատմական բնակչության և ոսկու հնագույն շահագործման դինամիկան։ 2010-2011 թթ. Սոդքի հանքի շրջակայքում իրականացված նախնական հնագիտական աշխատանքներն ի հայտ բերեցին տվյալներ, որոնք հնարավորություն էին ընձեռում ենթադրելու բնականորեն սահմանազատված այս միջավայրում նախապատմական բնակավայրային համակարգի գոյության մասին։ Այս ենթադրությունը հաստատում են 2011-2012 թթ. ընթացքում երկու հնագիտական հուշարձաններում իրականացված պեղումները։ Դրանցից առաջինը Սոդք-2 բնակավայրն է, որտեղ պեղումները սկսվեցին 2011 թ.։

Բացի այդ, պեղումներ իրականացվեցին նաև Նորաբակ-1 բրոնզ-երկաթեդարյան բնակավայրի մոտ գտնվող դամբարանադաշտում։

Ռոման Հովսեփյանի գրչին պատկանող «Հնաբուսաբանական առաջին տվյալները Սևանա լճի ավազանից» հոդվածը նվիրված է վերոհիշյալ հնագիտական պեղումներից հայտնաբերված հնաբուսաբանական նյութի վերլուծությանը։ Սևանա լճի ավազանի հարավ-արևելքում գտնվող Սոդք-2 հնավայրում կատարված երկամյա հնաբուսաբանական հետազոտությունները և հարևանությամբ գտնվող Նորաբակ-1 և Գեղաքար հնավայրերից ստացված նախնական արդյունքները վկայում են, որ տարածաշրջանում բրոնզի և երկաթի դարաշրջանում ու միջնադարում զբաղվել են ակտիվ երկրագործությամբ։

«Կարձաղբյուրի պեղումները, Գեղարքունիքի մարզ» հոդվածի հեղինակներն են Նորա Ենգիբարյանը, Արսեն Բոբոխյանը և Ռենե Կունցեն։ Սևանա լձից հարավ-արևելք ընկած տարածաշրջանն ուսումնասիրվել է դեռևս 2010 թ.՝ նախքան հայ-գերմանական համատեղ հետազոտությունների իրականացումը, երբ հիմնականում պեղվել են դամբարաններ, սակայն այդ ուսումնասիրությունների գերակշիռ մասը չի հրատարակվել։ Նման հուշարձանների թվին է պատկանում Կարձաղբյուրի դամբարանադաշտը, որը գոյություն է ունեցել գրեթե վաղ բրոնզից մինչ միջին երկաթ ընկած դարաշրջաններում։

Մյուս ծավալուն աշխատանքը՝ «Ամրացված դաշտավայրը - Շիրակի դաշտի պաշտպանական կառույցները», նվիրված է Շիրակի հնագույն մշակույթների հետազոտությանը (հեղինակներ՝ Դորոթեա Մաուերման, Անդրեաս Ֆուրթվենգլեր, Համազասպ Խաչատրյան, Թոբիաս Նոյզեր, Լարիսա Եգանյան, Լևոն Պետրոսյան)։ Այս հոդվածում ներկայացվում են Ազատանի բրոնզ-երկաթեդարյան բնակավայրում 2011-2012 թթ. իրականացված հնագիտական աշխատանքները, քննարկվում է ուրարտական պետականության զարգացման խնդիրը, որի ծայրամասում էր գտնվում Շիրակի դաշտավայրը։ Արձանագրությունները և հնագիտական տվյալները ցույց են տալիս, թե ինչպիսի ազդեցություններ է կրել այդ պետությունն ուսումնասիրվող տարածաշրջանում, որոնք նկատելի են մի շարք բնագավառներում, օրինակ՝ խեցեղենի արտադրության մեջ։ Մյուս կողմից, ակնհայտ է դառնում այս և հաջորդող դարաշրջանների մշակույթների որոշակի կապը։

Վիշապաքարերի ուսումնասիրության նոր ձեռքբերումների մասին է վկայում Ալեսանդրա Ջիլիբերտի, Արսեն Բոբոխյանի և Պավոլ Հնիլայի «Հայկական վիշապաքարերը» հոդվածը։ Վիշապաքարերը հայտնի են սկսած 20-րդ դարի սկզբից, սակայն նրանք երբեք կանոնավոր ուսումնասիրության առարկա չեն դարձել։ 2012 թ. հայ-գերմանական արշավախումբը սկսեց վիշապաքարերի հնագիտական հետազոտությունը։ Այս հոդվածն ամփոփում է այդ դաշտային աշխատանքների նախնական արդյունքները։

«Սյունյաց լեռների ժայռապատկերները» հոդվածը (հեղինակներ՝ Ֆրանցիսկա Քնոլ, Հարալդ Մելեր, Բյորն Ֆիգուր, Գերդա Քնոխե, Թորսթեն Շունքե, Վայթ Դրեզելի, Պավել Ավետիսյան, Թոմաս Քոիկի, Յուրայ Լիպտակ, Անդրեաս Պոպե) վերաբերում է 2012 թ. օգոստոսին Սյունյաց լեռներում իրականացված՝ ժայռապատկերների փաստագրման լայնածավալ աշխատանքներին և ներկայացնում է այդ ծրագրի համար մշակված մեթոդաբանական նոր փորձը, ինչպես նաև հնագույն լեռնաբնակների՝ ժայռապատկերների միջոցով արտահայտված կենսաշխարհի նախնական պատկերը։ Փորձ է արվում ներկայացնելու հետազոտության սկզբնական փուլի արդյունքները։

Մելանի Քրյուգերի, Գրեգոր Բորգի «Նկարչի կտավը. Սյունյաց լեռների ժայռապատկերների երկաթ-մանգանային կեղևի բնորոշումը» հոդվածը նվիրված է ժայռապատկերների բնագիտական հետազոտությանը, որտեղ քննարկվում են Սյունյաց լեռների՝ ժայռապատկերներով պատված քարա-բեկորների երկաթ-մանգանային կեղևի 2012 թ. հետազոտության առաջին արդյունքները, գիտելիքի արդի մակարդակում պատինայի թվագրության հնարավորությունները և կիրառելիությունը։

Երկրաբանական տեսանկյունից վերջին հոդվածին լրացնում է Խաչատուր Մելիքսեթյանի՝ «Սյունիքի բարձրավանդակի (Հայաստան) պլիոցենչորրորդական հրաբխականությունը» ուսումնասիրությունը։ Սյունիքի հրաբխային լեռնաշղթան գտնվում է Հայկական բարձրավանդակի արևելյան մասում՝ Նեոգեն-Չորրորդական հրաբխային գոտում, և առաջացել է մայրցամաքային կոլիզիայի հետևանքով։ Սյունիքի լեռնաշղթայի վերին պլիոցենհոլոցեն հրաբխականությունը բնութագրվում է պոլիգեն և մոնոգեն տեսակի հրաբխային ակտիվությամբ։ Պոլիգեն կենտրոնական ժայթքումները ներկայացված են Իշխանասարի և Ծղուկի՝ բարդ կառուցվածք ունեցող ստրատոհրաբուխներով։

Գրախոսվող հատորի հեղինակները հնագիտական հիմնախնդիրներին ցուցաբերում են համակարգված մոտեցում։ Ընդհանուր առմամբ այն հաջողված հրատարակություն է, թեև առկա են տեխնիկական բնույթի որոշ թերություններ (հատկապես հայերեն բնագրերում)։ Բացի այդ, թերևս նախընտրելի կլիներ գիտական հրատարակության մեջ նվազեցնել գեղարվեստական բնույթի գունավոր, երբեմն քննարկվող նյութին ուղղակիորեն չառնչվող նկարների թիվը։ Սակայն, այնուամենայնիվ, այս ժողովածուում շրջանառվող միջմասնագիտական հետազոտությունների տվյալներն էական ներդրում են հայ հնագիտության զարգացման գործում։ Այն մեկ անգամ ևս ի հայտ է բերում հայ հնագիտության ձեռքբերումները միջազգային համագործակցության համատեքստում։

ՀԱՅԿ ԱՎԵՏԻՍՅԱՆ ԱՐՏԱԿ ԳՆՈՒՆԻ Claude Mutafian, L'Arménie du Levant (XI<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> siècle), Paris, Les Belles Lettres, 2012, t. 1-2 (t. 1, 734 p., t. 2, 408 p.).

**Կլոդ Մուտաֆյան,** Լևանտի Հայաստանը (XI-XIV դարեր), Փարիզ, Լե բել լետր, 2012, h. 1-2, (h. 1, 734 էջ, h. 2, 408 էջ):

Passant sur sa carrière, de brillant mathématicien devenu historien de renom, sur son engagement personnel dans la lutte contre le négationnisme, dans la reconstruction de l'Arménie sinistrée, dans la défense de la spécificité arménienne du Karabakh, dans son ubiquité de conférencier spécialiste de l'Arménie, l'auteur de ces lignes voudrait rappeler l'importance et la qualité de l'œuvre historique de Claude Mutafian. Docteur en Histoire de l'Université Paris I, depuis 2002, il est l'auteur d'une centaine d'articles publiés dans d'excellentes revues et portant sur l'Arménie médiévale, principalement cilicienne, et aussi le directeur (*Roma-Armenia*, Edizione De Luca, Roma, 1999; *Arménie, la magie de l'écrit*, 2007, publié dans le cadre de l'Année de l'Arménie en France), ou le codirecteur (*Les douze capitales d'Arménie*, 2010) de substantiels catalogues d'expositions de niveau international (la partie rédactionnelle étant prépondérante) dont il fut le commissaire, ainsi que d'un livre préparé hors exposition (*Artsakh, Jardin des arts et des traditions arméniens*, 2011), tous publiés à Paris aux Éditions Somogy.

Son dernier ouvrage, intitulé *L'Arménie du Levant (XI<sup>e</sup>-XIV<sup>e</sup> siècle)*, publié à Paris en 2012 aux Éditions Les Belles Lettres – qui avaient déjà publié son premier ouvrage, La Cilicie au carrefour des Empires, en 1988 -, lui a permis d'obtenir, en décembre 2013, à l'Université de Montpellier III, l'Habilitation à diriger des recherches (équivalent de l'ancien Doctorat en Histoire). Claude Mutafian y éclaire une page particulièrement brillante de l'histoire des Arméniens, page sur laquelle « l'historien de tout l'Orient », René Grousset (diplômé de la Faculté des Lettres de Montpellier), admirablement documenté, mais privé d'un accès direct aux sources arméniennes, avait déjà attiré l'attention : en effet, alors que le dernier royaume de Grande Arménie, celui des Bagratides, succombait vers le milieu du XI<sup>e</sup> siècle, du fait, successivement, de l'expansionnisme byzantin et de l'invasion saldjoûkide, les pouvoirs arméniens allaient être restaurés, partiellement dans le nord-est de l'Arménie historique sous la suzeraineté des rois bagratides de Géorgie (à leur apogée au tournant du XII<sup>e</sup> siècle), mais intégralement en Cilicie, région placée, à la fin du XI<sup>e</sup>, au centre de gravité de l'Eurasie méditerranéenne à la suite de la création des États « croisés », et qui fut alors densément repeuplée par les migrants de Grande Arménie. L'apogée de ce « royaume d'Arménie » (appellation officielle adoptée en Cilicie arménienne, entre autres) restauré, hors des frontières arméniennes historiques, à la fin du XIIe siècle, se situe vers le milieu du XIII<sup>e</sup> siècle, à la suite des invasions mongoles. Le nouvel État s'était affirmé progressivement, selon Claude Mutafian, grâce à une diplomatie diversifiée, dont l'un des aspects les plus originaux concernait les liens matrimoniaux. D'abord multipolaire en raison du fractionnement politique du Proche-Orient, cette diplomatie devint bipolaire à partir de l'affrontement entre les Ilkhans mongols de Perse et les sultans mamelouks (originaires des bords de la mer Noire et de souche turque) du Caire. Les souverains arméniens de Cilicie optèrent – comme initialement la papauté et la monarchie française – pour l'alliance avec les premiers qui s'effacèrent bientôt, après l'islamisation de l'Ilkhanat de Perse. Trop faiblement soutenu par un royaume franc de Chypre (1192/1197-1489) limité par son insularité, encouragé par les papes romains (repliés dans le Midi de la France, en Avignon, pendant la plus grande partie du XIV<sup>e</sup> siècle) au risque de rompre – en raison des exigences de latinisation de l'Église d'Occident – la cohésion morale de la nation, le royaume d'Arménie tomba, en 1375, sous les coups des Mamelouks. La Cilicie arménienne avait néanmoins subsisté trois siècles en tant qu'État (1073-1375), c'est-à-dire environ un siècle de plus que les États latins (principauté d'Antioche, 1098-1268; comté de Tripoli, 1102-1289; royaume de Jérusalem/Acre, 1099-1291) du Levant continental.

L'Arménie du Levant est un ouvrage original sous trois aspects :

- Une nouvelle étude concernant la Cilicie s'avérait nécessaire depuis la parution, soixante-dix ans auparavant, de l'important ouvrage en russe (récemment traduit en arménien) de G.G. Mik'ayelyan, *Histoire de l'État arménien de Cilicie* (et, postérieurement, des travaux comme ceux d'Alexeï Soukiasyan, Achot Galestyan, Sargis Bornazyan, Azat Bozoyan, Vahan Ter-Ghévondian, Davit' T'inoyan, et la « somme » cilicienne de Lévon Ter-Petrosian, pour ce qui concerne la seule république d'Arménie), en raison de la publication ces dernières années de nombreuses sources arméniennes : recueils d'inscriptions, chroniques et surtout la mine de témoignages directs que constituent les colophons de manuscrits arméniens. Cette multiplication des sources arméniennes n'a pas, pour autant, fait négliger à Claude Mutafian les autres sources orientales ou les sources occidentales : on en trouvera la mention au tome 2 de *L'Arménie du Levant*, dans l'abondante bibliographie (incluant sources et études, ces dernières dans diverses langues européennes), précédant un index exhaustif.
- Le point de vue adopté par Claude Mutafian est aussi hardi qu'original : au-delà de la Cilicie entité à laquelle pourrait se réduire « l'Arménie du Levant » − l'ouvrage embrasse toutes les zones raisonnablement envisageables de concentration de population arménienne, singularisées par leur rôle politique et/ou spirituel, culturel, économique : c'est ainsi que sont étudiés les principautés de l'Arménie des Zak'arian, les centres culturels ou/et spirituels de l'Arménie centrale (Ani), méridionale (Aght'amar) et des autres provinces, ainsi que, hors d'Arménie, de Crimée, d'Iran, de Terre sainte, de Chypre, d'Italie. Claude Mutafian montre que les différentes composantes du monde arménien avaient des liens constants, et hors du « royaume d'Arménie », la grande majorité des Arméniens, que ce fût sur le territoire historique ou en Diaspora, se référaient, comme les colophons de manuscrits l'attestent, à l'Arménie cilicienne et à ses périphéries, où subsistaient les seuls pouvoirs arméniens indépendants : la royauté, mais aussi le catholicosat, l'auteur s'étendant sur les relations parfois tendues avec les autres communautés chrétiennes.
- L'auteur réalise, en quelque sorte, dans le deuxième tome la projection visuelle du « rédactionnel » du premier tome : des tableaux généalogiques d'une exceptionnelle précision qui renouvellent la méthodologie antérieure et enrichissent ou corrigent les travaux de ses prédécesseurs ; une abondante cartographie en couleurs (Claude

Mutafian avait déjà manifesté, avec le cartographe Éric Van Lauwe, son talent dans le domaine de la géographie historique, en publiant à Paris en 2001 aux Éditions Autrement l'*Atlas historique de l'Arménie*); des reproductions en couleurs de manuscrits arméniens ou d'autres origines, mais ressortissant à « l'Arménie du Levant »; d'admirables photos de sites ou de monuments dues, le plus souvent, au talent de Hrair Hawk Khatcherian.

Quelques compléments peuvent être proposés par l'auteur de ces lignes :

- À propos du titre de « roi de toute l'Arménie » (t. 1, p. 425 et suivantes) : ce titre pouvait sous-entendre des prétentions sur la Cappadoce dont le peuplement arménien n'avait cessé de croître depuis le X<sup>e</sup> siècle. Cela commence avec la colonisation militaire mise en œuvre par Meleh/Mélias le Grand, stratège de Lykandos au début du X<sup>e</sup> siècle, observée au milieu du X<sup>e</sup> siècle (*cf.* Constantin Porphyrogénète, *Livre des Cérémonies*) pour le thème de Sébaste, soulignée à la fin du même siècle par les fresques cappadociennes représentant le Domestique des Scholes Mélias/Meleh et l'empereur byzantin, d'origine arménienne, Jean Tzimiskès, et relancée dans la première moitié du XI<sup>e</sup> siècle avec l'exil des rois Artzrouni et Bagratouni suivis du catholicos à partir de 1065. La population arménienne est assez nombreuse en Cappadoce, pour que le sultan de Roûm y accueille un catholicos dissident, Anania « le Tacheté », de 1201 à 1228. Les sources arméniennes mentionnent des contreattaques de Lewon le Magnifique en Cappadoce, et même l'occupation d'Héraclée et de Césarée, ce qui peut manifester des ambitions territoriales.
- Pour ce qui est de la reconquête de Chypre sur les Arabes, en 965, par l'empereur Nicéphore Phokas, on ne peut affirmer qu'une colonisation militaire arménienne y fut réalisée (à la différence de ce qui se passe pour la Crète, reconquise par le même, sur les Arabes également, en 961), mais l'existence de toponymes à résonance arménienne peut le suggérer (Armenochôri « le village des Arméniens », Arminou). Il faut noter aussi, à ce propos, que le royaume franc de Chypre compte des chevaliers arméniens, que, dans l'armée des Lusignans, les Arméniens constituent un corps à part, distinct de celui des Turcoples, et qu'il y a même des mercenaires arméniens.
- Concernant le chapitre sur « la noblesse arménienne » (particulièrement t. 1, pp. 228-230), il serait opportun de rappeler le principe du « dynastisme ». Celui-ci fait, pratiquement, des représentants des grandes familles arméniennes, les maîtres de principautés autonomes, transmettant leurs domaines, leur hayrenik', de façon héréditaire à leurs descendants, et dont les obligations à l'égard du roi (au X<sup>e</sup> siècle, les rois du Chirak, du Vaspourakan, de Siounik', de Lôrê), sont restreintes. Ce principe de la Grande Arménie perdura depuis l'avènement des Arsacides arméniens jusqu'à la période des Zak'arian (placés sous la suzeraineté des Bagratides géorgiens), et même audelà. En Arménie cilicienne, le système proprement féodal, d'origine franque – reposant sur la concession d'un fief et la vassalité, c'est-à-dire la dépendance, y compris pour les ichkhan (appelés aussi barons) placés au sommet de la hiérarchie – est introduit, sur le modèle franc d'Antioche, après le milieu du XIIIe siècle (les Assises d'Antioche étant traduites du français en arménien au milieu du XIII<sup>e</sup> siècle par le Connétable Sembat). C'est seulement à partir de cette époque que l'on peut parler de fief. C'était là une véritable – et bénéfique – révolution institutionnelle, qui allait faire passer l'État arménien du statut de fédération de principautés à celui de monarchie féodale avec la pyramide de pouvoirs que cela suppose et l'efficacité que cela

entraîne, dans le gouvernement des hommes. Les souverains arméniens, victimes d'un système politique centrifuge en Grande Arménie, ont emprunté et adapté, en Cilicie, des structures conduisant à la centralisation étatique.

En conclusion, l'œuvre historique de Claude Mutafian est d'une grande qualité. Son dernier ouvrage, *L'Arménie du Levant*, renouvelle l'histoire des Arméniens aux XI°-XIV° siècles et apparaît comme un événement historiographique dans l'étude de la période des Croisades. À considérer l'ensemble des travaux féconds de Claude Mutafian, mathématicien de grand talent qu'un voyage dans les terres historiques arméniennes, effectué en 1977, a amené à se convertir à l'histoire, on ne peut s'empêcher de songer aux grands Mekhitaristes des siècles passés, même si le sens donné, en général, à l'histoire des Arméniens par Claude Mutafian est plutôt positiviste.

Le père de l'auteur, Zareh Mutafian, peintre de renom, rescapé du génocide de 1915, avait pu étudier auprès des Mekhitaristes. L'île San Lazzaro degli Armeni a-telle, à son insu, captivé le fils ?

GÉRARD DÉDÉYAN

- **Т. Р. Варданян,** Азербайджанцы: История одного незавершенного этнопроекта. Историко-этнологический очерк, Москва, Русская панорама, 2012, 88 с.
- **Թ. Դ. Վարդանյան**, Ադրբեջանցիներ. մի անավարտ էթնիկ նախագծի պատմություն։ Պատմաազգաբանական ակնարկ, Մոսկվա, Ռուսկայա պանորամա, 2012, 88 էջ։

ԵՊՀ քաղաքական գիտության պատմության և տեսության ամբիոնի դասախոս, պատմական գիտությունների թեկնածու Թամարա Վարդանյանի աշխատությունը նվիրված է Ադրբեջանի Հանրապետությունում բնակվող տիտղոսակիր «ազգի»՝ ադրբեջանցիների կազմավորման փուլերին և «ազգակերտման» գործընթացի քառուղիներում շրջանառվող գաղափարական հիմնավորումների խնդիրներին։

Կովկասի թյուրքալեզու բնակչությանը միայն XX դարի սկզբին սկսեցին անվանել «կովկասյան թաթարներ»՝ Ղրիմի և Կազանի թաթարներից նրան տարբերակելու համար, թեպետ Կովկասի մուսուլմանների շրջանում առավել գործածական էին «թյուրք», «կովկասցի» կամ «մուսույման» ինքնանվանումները։ Հետագալում «կովկասյան թաթարներ» անվանմանը փոխարինող «ադրբեջանցի» անվանումը կապված էր 1918 թ. մայիսին Ադրբեջանի Դեմոկրատական Հանրապետության ստեղծման հետ։ Սկսած խորհրդային ժամանակաշրջանից՝ ադրբեջանցիների՝ «հնագույն ժողովուրդ» լինելն ապացուցելու նպատակով շրջանառության մեջ դրվեցին ադրբեջանցիների ծագմանը վերաբերող մի քանի տեսություններ, որոնց նպատակն էր հիմնավորել այդ տարածաշրջանում նրանց ներկայության պատմական ատաղձր, ինչպես նաև ապացուցել հարևան պետությունների, մասնավորապես Հայաստանի հանդեպ նրանց տարածքային հավակնությունների «իրավացիությունը»։ Պետական մակարդակով պատմական անցլալի նենգափոխումն Ադրբեջանի Հանրապետությունում շարունակվում է առ այսօր, որի կառավարող շրջանակները հսկալական գումարներ են ծախսում տարածաշրջանում ադրբեջանցիների «բնիկության» և հայերի «եկվորության» սին թեզերի ապացուցման համար։

Մկզբնաղբյուրների և փաստական հարուստ նյութի հիման վրա գրված Թ. Վարդանյանի աշխատությունը նվիրված է գլխավորապես ադրբեջանցիների ծագումնաբանական խնդիրների լուսաբանմանը։ Հեղինակը ներկայացնում է ազգերի և ազգային հիմնահարցերի ըմբռնման նախասկզբնական և կառուցվածքային տեսությունները, անդրադարձեր կատարում XVIII-XIX

դարերի կովկասյան մուսուլմանների ինքնանվանական և հարևանների կողմից նրանց տրված անվանումների խնդրներին։ Նա իրավացիորեն անդրադառնում է «ադրբեջանցի» եզրույթի՝ որպես էթնանվան կիրառման արհեստականությանը և պարզաբանում, որ «դեռևս 1926 թվականի խորհրդային վիձակագրությունում կիրառվել է «թյուրք» անվանումը, իսկ 1939 թ. վիձակագրությունում արդեն պաշտոնապես ամրագրվել է «ադրբեջանցի» անվանումը» (էջ 43)։ «Ադրբեջանցի» անվանվող էթնոսի կազմավորման սկզբնավորումը նա պայմանավորում է Ստալինի անմիջական միջամտությամբ (էջ 43)։

Թ. Վարդանյանը հստակ և համակարգված ներկայացնում է «ադրբեջանական էթնիկ ինքնագիտակցության» մեջ ներդրված իրանական, թյուրքական և ադրբեջանական տարրերի հաջորդականությունը պատմական զարգացումների և փոփոխությունների հոլովույթում, ինչպես նաև ադրբեջանցիների էթնիկ ինքնագիտակցության մշակութային հիմքերը և արդի փուլում ադրբեջանական հասարակության մեջ ընթացող ինքնության փնտրտուքը, մասնավորապես թյուրքիզմի և ադրբեջանականության միջև։

Անդրադառնալով նաև ադրբեջանական հետխորհրդային պատմագրությանը` հեղինակն իրավացիորեն արձանագրում է, որ վերջինս խորհրդային պատմագրությունից որդեգրել է որոշ հայեզակարգային մոտեցումներ։ «Քանի որ խորհրդային պատմագրությունն Անդրկովկասում փաստացի ձանաչել է երեք տիտղոսակիր ազգերի՝ հայերի, վրացիների և ադրբեջանցիների, րստ ալդմ միայն երեք վարչատարածքային միավորներ են ստացել խորհրրդային հանրապետության կարգավիձակ»,– նշում է նա։ «Հավասարեցման» խորհրդային սկզբունքը ենթադրում է բոլոր միջոցներով, և որքան հնարավոր է արագ, այդ երեք տիտղոսակիր ազգերի միջև գոլություն ունեզող տարբերությունների վերացում։ Պատմագրության մեջ այդ խնդիրը գտել է նաև հետևյալ արտացոլումը՝ եթե հայերի և վրացիների պատմությունը վաղեմի է, ապա պետք է «վաղեմի դարձնել» նաև նորահռչակ ադրբեջանցիներին: Այդ նպատակով տարածաշրջանի բոլոր մուսուլմանները նույնացվում էին ադրբեջանցիների հետ։ Քանի որ վերոնշյալ տիտղոսակիր ազգերից միայն ադրբեջանցիներն էին մուսույման, հետևաբար նրանց է վերագրվել Անդրկովկասի բազմացեղ և բազմալեցու մուսույմանների պատմությունը» (էջ 59):

Հիրավի, Ադրբեջանում ազգի կազմավորման և ազգային գաղափարախոսական խնդիրների լուծման նպատակով մեր ժամանակակից ադրբեջանցի հեղինակները փորձում են նորահռչակ ադրբեջանցիների շրջանում սերմանել տարածաշրջանում նրանց բնիկ լինելու տեսությունը, որը հիմք կծառայի նրանց զբաղեցրած տարածքի՝ Կովկասյան Աղվանքի, ինչպես նաև աղվանական մշակութային ժառանգության յուրացման համար։ Ավելին, պատմությունը խեղաթյուրելով և բացահայտ կեղծելով՝ նրանք փորձում են հիմնավորել նաև հարևան երկրներին, մասնավորապես Հայաստանին և Իրանին ներկայացվող` ադրբեջանցիների տարածքային պահանջները։ Դրան են միտված «երկու` Հյուսիսային և Հարավային Ադրբեջանների» գոյության տեսությունը, ինչպես նաև հայերի «եկվորության» վերաբերյալ հիմնազուրկ պնդումները։

Նշենք, որ Թ. Վարդանյանն առանձնակի ուշադրություն է դարձնում և անաչառորեն ընդգծում «ադրբեջանական էթնոս», «էթնիկ ադրբեջանցի», «ադրբեջանցիների էթնիկական տարածք» եզրույթների կիրառման աննպատակահարմարությունը հատկապես XX դարին նախորդած պատմական իրողությունների վերլուծության պարագայում։

Մեր կարծիքով, աշխատությունը կշահեր, եթե հեղինակն անդրադառնար ադրբեջանցիների ծագումնաբանության աղվանական տեսությանը ևս, որը որոշակիորեն նպատակաուղղված է Արցախի՝ «ադրբեջանական պատկանելիության ապացուցմանը»։ Առավել ևս եթե նկատի ունենանք, որ «Ադրբեջանի հանրագիտարանը,— ինչպես իրավամբ նշում է ամերիկացի պատմաբան Մ. Աստուրյանը,— ներկայացնում է Լեռնային Ղարաբաղի պատմական աշխարհագրության փոքր-ինչ այլ պատկեր՝ պնդելով, որ Լեռնային Ղարաբաղը եղել է Կովկասյան Ալբանիայի պատմական Արցախ նահանգի մի մասը Ք.Ա. I դարում»<sup>1</sup>։

Հետազոտական աշխատանքների շարունակման ընթացքում, կարծում ենք, հետաքրքիր կլինի դաշտային աշխատանքի իրականացումը, այն է՝ հարցազրույցների անցկացումը թեկուզ և արտերկրում բնակվող ադրբեջանցիների հետ, ինչն ավելի մեծ հստակություն կսահմանի ինքնության հարցին առնչվող խնդիրների լուսաբանման ասպարեզում։

Ամփոփելուց առաջ ավելորդ չենք համարում տեղեկացնել, որ գրքի խմբագիրն ու առաջաբանի հեղինակը քաղաքական գիտությունների դոկտոր Արմեն Այվազյանն է, իսկ այն հրատարակության են երաշխավորել Ռասա Չեպայտենեն (Լիտվա) և Արթուր Ցուցիևը (Ռուսաստանի Դաշնություն)։

Թ. Վարդանյանի ուսումնասիրությունն անթերի է գիտական անաչառության տեսանկյունից, հատկապես եթե հաշվի առնենք օգտագործված սկզբնաղբյուրների, ինչպես նաև ադրբեջանցի հեղինակների աշխատությունների բազմազանությունը։ Հստակ և տրամաբանական շարադրանքը, մասնագիտական եզրույթներին տրվող մեկնաբանությունները սույն աշխատությունը դարձնում են հասանելի ոչ միայն ակադեմիական շրջանակների, այլն ընթերցող հանրության լայն շերտերի համար։

ՏԱԹԵՎԻԿ ՀԱՅՐԱՊԵՏՅԱՆ

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> **Astourian S.H.**, In Search of Their Forefathers: National Identity and the Historiography and Politics of Armenian and Azerbaijani Ethnogeneses, Nationalism and History. The Politics of Nation building in Post-Soviet Armenia, Azerbaijan and Georgia, Centre for Russian and East European Studies, University of Toronto, 1994, p. 59.

# ԼԵՓՄԻՈՒՄԻ ՏՈՒՆԸ՝ ՑԵՂԱՄՊԱՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ՀԱՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԿԱՐԵՎՈՐ ԿԵՆՏՐՈՆ

Կյանքի մայրամուտին հայանվեր աննկուն գործիչ Յոհաննես Լեփսիուսը մտահղացել էր գերմանա-հայկական ակադեմիա կամ այլ կերպ ասած՝ գիտամշակութային և կրթական կենտրոն ստեղծելու գաղափարը, որն իր ավանդը կներդներ XX դարի առաջին ցեղասպանության բազմակողմանի լուսաբանման, ինչպես նաև հայագիտության զարգացման գործում և միաժամանակ նորովի կկամրջեր երկու ժողովուրդներին։ Այդ մտադրությունը, որը նա չհասցրեց իրականացնել, կենսագործվեց XXI դարում, երբ հայ ժողովրդի գերմանացի մի խումբ բարեկամների միջնորդությամբ Պոտսդամում գտնվող Լեփսիուսի առանձնատունը գերմանական կառավարության միջոցներով նորոգվեց և հատկացվեց վերոնշյալ նպատակին։



Բրանդենբուրգի երկրամասի վարչապետ Մաթիաս Ղլաթցեկը և Ռոլֆ Հոսֆելդը Լեփսիուսի տանը

Հատկապես 2011 թ. ի վեր, երբ «Լեփսիուսի տուն» անվամբ հայտնի այս հաստատության տնօրեն ընտրվեց «Նեմեսիսի օպերացիան» գրքի հեղինակ դոկտոր Ռոլֆ Հոսֆելդը¹, այն ծավալեց ակտիվ և արգասաբեր գործունեություն, ավելին, դարձավ Հայոց ցեղասպանության քննական լուսաբանման և, ըստ այդմ, նաև ընդհանուր առմամբ՝ ցեղասպանագիտության մի ուրույն կենտրոն, որը հավակնում է այդ ասպարեզում ունենալ ծանրակշիռ դերակատարում։ Որպես այդպիսին, այն, բնականաբար, ոչ միայն Գերմանիայում, այլև ամբողջ Եվրոպայում իր տեսակի մեջ եզակի հաստատություն է, քանի որ, զբաղվելով ցեղասպանությանը վերաբերող խնդիրներով, դա իր գործունեության առանցքը դարձրել է Հայոց ցեղասպանությունը՝ այն համարելով որպես «Լեփսիուսի տանը և նրա հետ համագործակցությամբ իրականացվող ցեղասպանագիտական և ազգային փոքրամասնությունների հանդեպ տարվող քաղաքականության համեմատական հետազոտությունների ելակետ»²։

Խորապես գնահատելի է նաև այն հանգամանքը, որ հաստատությունը, չսահմանափակվելով սոսկ Հայոց ցեղասպանությանը վերաբերող հիմնախնդիրների քննական ուսումնասիրությամբ, իր գիտահետազոտական գործունեության առաջնահերթությունների շարքում է դասում նաև հայոց պատմությանը և մշակույթին վերաբերող հարցերի լուսաբանումը և, ըստ այդմ, դարձել է նաև հայագիտական ինքնատիպ կենտրոն։

Ռ. Հոսֆելդի հմուտ ղեկավարությամբ Լեփսիուսի տունն իր գործունեության ընթացքում առկա նյութական արգելքները հաղթահարելու, ինչպես նաև աշխատանքներին առավելագույն հրապարակայնություն հաղորդելու համար, որպես կանոն, դրանք իրականացնում է Գերմանիայում հայտնի գիտական և մշակութային կենտրոնների հետ սերտ համագործակցությամբ։ Դրա արգասիթն էին 2012 թ. հոկտեմբերին՝ «Յոհաննես Լեփսիուս. միակ գերմանացի բացառությունը» և 2013 թ. մարտին՝ «Ցեղասպանություն և գրականություն. Ֆրանգ Վերֆելը հայկական-իրեական-թուրքական-գերմանական հեռապատկերում» խորագրերի ներքո տեղի ունեցած միջազգային գիտաժողովները, որոնցից առաջինը կազմակերպվեց Պոտսդամի համալսարանի, իսկ երկրորդը Պոտսդամի՝ Մովսես Մենդելսոնի անվան կենտրոնի հետ համագործակցությամբ։ Երկու գիտաժողովներն աչքի էին ընկնում զեկուցումների թեմատիկ բազմազանությամբ և ունեին ներկայացուցչական պատկառելի կազմ, որում ընդգրկված էին հայտնի մասնագետներ ոչ միայն Գերմանիայից, այլև Հայաստանից, Ֆրանսիայից, ԱՄՆ-ից, Շվելցարիայից, Ավստրիայից և այլ երկրներից։

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sh'u **Hosfeld R.**, Operation Nemesis. Die Türkei, Deutschland und der Völkermord an den Armeniern, Köln, 2005.

 $<sup>^2</sup>$  Sե´u հաստատության խնդիրներին և նպատակներին վերաբերող ինտերնետային հայտարարագիրը, http://lepsiushaus.wordpress.com/uber-uns/ziele/:

Պարբերական դարձած միջազգային գիտաժողովների գումարումից զատ՝ Լեփսիուսի տանը կազմակերպվում են նաև դասախոսություններ, սեսինարներ, քննարկումներ, որոնք վերաբերում են Հայոց ցեղասպանությանը և դրան հարակից խնդիրներին։ Եթե նկատի առնենք, որ Ռ. Հոսֆելդը և Լեփսիուսի տան վարչությունը մշտապես հոգ են տանում, որ նշված միջոցառումները լայնորեն լուսաբանվեն գերմանական զանգվածային լրատվամիջոցներում, ապա ակնհայտ կդառնա, թե այս հաստատությունը որքան կարևոր հանձնառություն է ստանձնել ոչ միայն հայագիտության և ցեղասպանագիտության զարգացման ասպարեզում, այլև Հայոց ցեղասպանության պատմությունը եվրոպական հասարակական գիտակցության մեջ ամրակայելու գործում։



Լեփսիուսի տունը

<u>Լեփսիուսի տան կողմից հե-</u> տևողականորեն իրականացվող միջոցառումների մասին է վկայում անցյայ տարվա հագեցած օրակարգը։ Ի թիվս այլ միջոցառումների, այստեղ կազմակերպվել են ընթերցումներ Արմին Վեգների՝ նոր լույս ընծայված պատմվածքներից, դասախոսություններ lı քննարկումներ «Քրիստոնեությունը և մարդու իրավունքները», «Հիտլերը Հայոց ցեղասպանությունը» թեմաներով։ «Նորագույն դատարանի դատավորը» խորագրի

ներքո տեղի են ունեցել ընթերցումներ Դոգհան Աքհանլիի համանուն վեպից, իսկ հուլիսի 2-ին վերստին Լեփսիուսի տան նախաձեռնությամբ Պոտսդամի համալսարանում կազմակերպվել են հրապարակային քննարկումներ «Մե-փական անցյալի հերոսական ինքնանկարը՝ որպես իրական պատմության լուսաբանման խոչընդոտ» թեմայով, որոնք վերաբերում էին Թուրքիային և նրա կողմից Հայոց ցեղասպանության ձանաչմանն արգելակող հիմնա-խնդիրներին։

Գնահատելի է և դրվատելի նաև Լեփսիուսի տանը 2013 թ. երկրորդ կեսին կայացած միջոցառումների օրակարգը։ Օգոստոսի 2-ին և 3-ին այնտեղ կազմակերպվեց երկօրյա միջազգային գիտական սեմինար Հայոց ցեղասպանության թեմայով, որի աշխատանքներին մասնակցեցին ձանաչված մասնագետներ Գերմանիայից, Ֆրանսիայից, ԱՄՆ-ից, Անգլիայից, Իսպանիայից, Դանիայից և Սերբիայից։ Սեպտեմբերի 6-ին հանդիսավորությամբ տեղի ունեցավ արդեն հիշատակված՝ «Յոհաննես Լեփսիուս. միակ գերմա-

նացի բացառությունը» գիտաժողովում ընթերցված զեկուցումներն ընդգրկող ժողովածուի շնորհանդեսը<sup>1</sup>։ Հաջորդ օրը կազմակերպվեց հանդիպում «Միրաք Վայսբախ» հիմնադրամի ներկայացուցչության հետ, որը հետապնդում էր իր տեսակի մեջ եզակի և հայերի համար առանձնահատուկ կարևորություն ունեցող այդ հիմնադրամը հասարակական լայն շրջանակներին ներկայացնելու և նրա գործունեությանը հրապարակային հնչեղություն հաղորդելու նպատակ։ Նշենք, ի դեպ, որ այս հիմնադրամը ստեղծվել է Հայաստանում և արտերկրում բնակվող հայ, ինչպես նաև հայկական արմատներ ունեցող երեխաների, պատանիների և չափահասների կրթությանն ու վերապատրաստմանը սատարելու համար։ Մեպտեմբերի 10-ին Լեփսիուսի տան նախաձեռնությամբ Պոտսդամի Խաղաղության եկեղեցում տողերիս հեղինակը հանդես եկավ «Հայոց Ցեղասպանությունը և Յոհաննես Լեփսիուսը» թեմայով դասախոսությամբ, իսկ սեպտեմբերի 25-ին Յենայի խորհրդարանում՝ «Ցոհաննես Լեփսիուս. հայերի անձնվեր բարեկամը» թեմայով հանդես եկավ Լեփսիուս. հայերի անձնվեր բարեկամը» թեմայով հանդես եկավ Լեփսիուս.



Գիտաժողով Լեփսիուսի տանը

¹ Տե՛ս **Hosfeld R.,** (Hg.), Johannes Lepsius – Eine deutsche Ausnahme. Der Völkermord an den Armeniern, Humanitarismus und Menschenrechte, Göttingen, Wallstein Verlag 2013. Տե՛ս Վ. Հուբերի գրախոսականը. Հայագիտության հարցեր, 2014, թիվ 1, էջ 188-192:

Հաստատության միջոցառումների օրակարգում երևան են գալիս Հայաստանը մտահոգող բազում հիմնախնդիրներ։ Սեպտեմբերի 27-ին Բեյրութի Արևելյան ինստիտուտի աշխատակից դոկտոր Թոմաս Շեֆլերը հանդես եկավ «Ներկրոնական երկխոսությունը Մերձավոր Արևելքում» թեմայով դասախոսությամբ, որին հետևեցին քննարկումներ։ Հոկտեմբերի 25-ին տեղի ունեցավ հայազգի հայտնի աստվածաբան, Էրլանգենի համալսարանի պրոֆեսոր Հացիկ Գազերի «Հայերը և Թուրքիան. գույքի ցուցակագրում» թեմայով դասախոսությունը, իսկ նոյեմբերի 18-ին` Ռումինիայի տնտեսության նախարար, Ռումինիայում հայերի միության նախագահ և այդ երկրի գրողների միության փոխնախագահ Վարուժան Ոսկանյանի` ռումիներենից գերմաներեն թարգմանված «Շշուկների մատյան» վեպի հանդիսավոր շնորհանդեսը։

Ազգությամբ թուրք, ամերիկյան հայտնի սոցիոլոգ, Կլարկի համալսարանի պրոֆեսոր Թաներ Աքչամը Լեփսիուսի տանը նոյեմբերի 27-ին հանդես եկավ «Հայոց ցեղասպանությունը օսմանյան փաստաթղթերում», իսկ հաջորդ օրը՝ «Ցեղասպանության ժխտումը որպես անվտանգության հայեցակարգ» թեմաներին նվիրված դասախոսություններով։ Հաստատության՝ 2013 թ. միջոցառումների օրակարգը եզրափակեցին նոյեմբերի 29-ին տեղի ունեցած՝ «Հայոց ողբերգությունը հիշողության և մոռացումի միջև» թեմայով սեմինարը և քննարկումները, որոնց, մասնագետներից և այլ չափահաս այցելուներից զատ, մասնակցեցին նաև Բեռլինի և Բրանդենբուրգի երկրամասի դպրոցականները։

Լեփսիուսի տան կողմից կազմակերպված վերոնշյալ միջոցառումների սոսկ թվարկումը բավական է փաստելու համար, որ Ռ. Հոսֆելդի ղեկավար-մամբ այն արդեն դարձել է հայագիտության կենսատու զարկերակ, որը փոր-ձում է իր շուրջ համախմբել հայագիտական մեծ ներուժ և զբաղվում է ոչ միայն զուտ գիտական, այլև հայ ժողովրդի համար արդիական հնչեղություն և պատմաքաղաքական կարևոր նշանակություն ունեցող հիմնախնդիրներով. հանգամանք, որը լիովին բնորոշ էր նաև մեծ մարդասեր, հայ ժողովրդի անմնացորդ նվիրյալ և անմոռաց երախտավոր Յոհաննես Լեփսիուսի գոր-ծունեությանը։

ԱՇՈՏ ՀԱՅՐՈՒՆԻ

# ՀԱՑ ԱՐՎԵՍՏԻ ՍՏԵՂԾԱԳՈՐԾՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ ՈՒՍՈՒՄՆԱՍԻՐՈՒԹՅՈՒՆԸ ՌՈՒՄԻՆԻԱՅՈՒՄ

Ռումինիայի հայկական համայնքը հարյուրավոր տարիների հարուստ պատմություն ունի։ Դարեր շարունակ մշակութային ասպարեզում հայերի այստեղ ծավալած ակնառու գործունեությունն անհետևանք չի անցել։ Այդ մասին են վկայում թե գրավոր սկզբնաղբյուրները և թե Ռումինիայի ամբողջ տարածքով մեկ սփռված հայկական եկեղեցիներն ու վանքերը, կերպարվեստի ու կիրառական արվեստի նմուշները։

Հեռանալով պատմական հայրենիքից՝ հայերն իրենց հետ Ռումինիա են տարել հայ արվեստի բազմաթիվ նմուշներ՝ նկարազարդ ձեռագրեր, արծաթե իրեր, սրբապատկերներ, գորգեր, եկեղեցական հանդերձանքի նմուշներ։ Հաստատվելով օտար հողի վրա՝ նրանք այնտեղ հիմնել են արվեստանոցներ՝ պահպանելով դարերից եկող ավանդույթները, ինչպես նաև փոխառել նոր միջավայրի մշակութային առանձնահատկությունները։

1927 թ. մի խումբ հայ մտավորականների նախաձեռնությամբ Բուխարեստում հայկական եկեղեցուն կից ստեղծվել է գրադարան, որի նպատակն էր ոչնչացումից փրկել և պահպանել հայկական համայնքին պատկանող ձեռագիր ու տպագիր գրքերը, հայոց պատմությանը, գրականությանը և արվեստին վերաբերող հայերեն և օտարալեզու հրատարակություններն ու արխիվային նյութերը, կաթողիկոսական կոնդակները, ինչպես նաև հնագույն արվեստի գործերը և հայկական արվեստին ու ազգագրությանը վերաբերող տարբեր նյութեր։ Գրադարանին կից գործելու էր նաև թանգարան, որ ձևավորվել էր առաջին հերթին հայ հավաքորդների (Գրիգոր և Հրանտ Ավագյաններ, Գրիգորե Պուիուկլիու և այլք) նվիրատվությունների շնորհիվ։

Թանգարանը հարստացել է և ծաղկում ապրել հատկապես այն ժամանակ, երբ նշանավոր արևելագետ և հայագետ Հակոբ Սիրունին այն վերցրել է իր հոգածության ներքո։ Մեծ գիտնականը կարողացել է Ռոման, Բակըու, Սուչավա, Բոտոշան, Յաշ, Ֆոքշան, Սիլիստրա և Կոնստանցա քաղաքներում գործող հայկական եկեղեցիներից հավաքել և Բուխարեստ բերել հին ձեռագրեր, գրքեր ու եկեղեցական արվեստի բազմաթիվ նմուշներ։

Աստիձանաբար հարստացող թանգարանն ու գրադարանն ունեին ինքնուրույն շենքի կարիք, ուստի 1942 թ. Սրբոց Հրեշտակապետաց եկեղեցու բակում Հովսեփ և Վիկտորիա Տուտյանների նվիրատվությամբ կառուցվել է Հայոց մշակույթի տունը, որտեղ պետք է գործեին հայկական գրադարանն ու թանգարանը։ 1940-ական թթ. երկրում առկա քաղաքական անբա-

րենպաստ իրավիձակի պատձառով թանգարանը դադարել է գործելուց, իսկ 1963 թ.՝ վերջնականապես փակվել է և վերաբացվել միայն 1987 թ.։

Բուխարեստի հայոց Սրբոց Հրեշտակապետաց եկեղեցուն կից գործող Տուտյան մշակույթի տունը Ռումինիայում հայոց դարավոր ներկայության և մշակութային խոշոր ժառանգության խորհրդանիշն է, որտեղ ի մի են բերված ռումինական հողի վրա հայկական հետքերի տարբեր վկայություններ։

Ներկայումս հայկական մշակութային ժառանգության պահպանումը ռումինահայ համայնքի համար չափազանց կարևոր և կենսական հարցերից է։ Գիտակցելով այս հիմնախնդիրի էությունը՝ Տաթև եպիսկոպոս Հակոբյանը, ստանձնելով Ռումինահայոց թեմի առաջնորդությունը, ձեռնամուխ եղավ տարածաշրջանում հայկական դարավոր ժառանգության պահպանման գործին։ Իր հոգածության տակ առնելով Ռումինիայի զանազան հայկական եկեղեցիներում պահվող արվեստի գործերը՝ նա համագործակցելով ԵՊՀ հայ արվեստի պատմության և տեսության ՅՈԻՆԵՍԿՕ-ի ամբիոնի վարիչ, արվեստագիտության դոկտոր Լևոն Չուգասզյանի հետ, ձեռնամուխ եղավ Բուխարեստի հայկական թանգարանում պահվող, ինչպես նաև երկրի տարբեր վայրերում գտնվող հայկական մշակութային վկայությունների ուսումնասիրության և պահպանման գործին։

Համագործակցությանը սկիզբ դրվեց 2012 թ. աշնանը, երբ ԵՊՀ հայ արվեստի պատմության և տեսության ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի ամբիոնի երիտասարդ դասախոսներ Նելլի Սմբատյանը և Մարիամ Վարդանյանը մեկնեցին Բուխարեստ՝ տեղի հայկական Սրբոց Հրեշտակապետաց եկեղեցու Տուտյան թանգարանում աշխատելու։ Նելլի Սմբատյանը զբաղվում է հայկական եկեղեցական գործվածքի, իսկ Մարիամ Վարդանյանը՝ հայկական արծաթագործության ուսումնասիրությամբ։ Այս հայրենանվեր գործին սիրով և մեծ պատրաստակամությամբ օժանդակեցին և մասնագետների առաջին այցի ձանապարհածախսը հոգացին ՀՀ մշակույթի ու սպորտի և երիտասարդության հարցերի նախարարությունները։

Թանգարանում պահվում են եկեղեցական-ծիսական աշխարհիկ իրեր, որոնք հիմնականում պատկանել են Ռումինիայի նշանավոր հայ ընտանիքներին։ Դրանք երբևէ չեն ուսումնասիրվել և գիտական շրջանառության մեջ չեն դրվել, ուստի առաջին հերթին հարկ էր ձեռնամուխ լինել թանգարանային նմուշների գիտական մանրակրկիտ նկարագրությանը։

Այս այցելության ընթացքում կատարվեց շուրջ 100 արծաթե իրերի նկարագրություն՝ դրանց ստեղծման թվականի և տեղի հնարավորինս Ճշգրտմամբ, մասնավորապես ուսումնասիրվեց 12 սկիհ, 12 մաղզմա, 12 ձեռաց խաչ, 12 խորանի խաչ, հինգ գավաթ, 14 գդալ, մեկ կանացի պայուսակ, երկու գոտի, 11 ձարմանդ, չորս խնկաման, երկու լանջախաչ, վեց քշոց, մեկ մյուռոնաթափ աղավնի, չորս մասանց խաչ – պահարան, երկու մատանի։

Մինչև այժմ նկարագրված իրերի թվում ամենավաղ նմուշները վերաբերում են XVIII դարին՝ հինգ սկիհ, մեկ սեղանի խաչ, մեկ մասանց խաչ-պահարան։ Դատելով գեղարվեստական և ոձական առանձնահատկություններից՝ այս իրերը պատրաստվել են Կ. Պոլսում. նմուշների թվագրության հնարավոր ժամանակաշրջանը հուշում են դրանց վրա առկա նվիրատական արձանագրությունները, որոնց շնորհիվ հավաքածուն ձեռք է բերում ոչ միայն գեղարվեստական, այլև կարևոր պատմական արժեք։

Նմուշների տեղագրման աշխարհագրությունը բավականին ընդարձակ է. հավաքածուն ներառում է ոչ միայն հայկական, այլն եվրոպական և ռուսական տարբեր դպրոցների նմուշներ (Վան, Սեբաստիա, Կ. Պոլիս, Մոսկվա, Թիֆլիս, Լվով, Վիեննա), կան նաև տեղական գործեր։ Արծաթե իրերի թվում գերակշռում են Կ. Պոլսի և Վիեննայի արծաթագործական արվեստանոցներում պատրաստված գործերը։

Կ. Պոլսից է բերվել նաև եկեղեցական հագուստի և գործվածքի նմուշների մեծ մասը, կան իհարկե նաև տեղում` Ռումինիայում, ստեղծված նմուշներ։ Թանգարանում պահվող նմուշներից առաջին անգամ մասնագիտական քննության ենթարկվեցին 16 վակաս, չորս խույր, 20 թագ, 13 փորուրար, հինգ արտախուրակ, վեց բազպան։

Ի տարբերություն արծաթե իրերի՝ գործվածքի դեպքում խիստ սակավ են նվիրատվական արձանագրությունները, և ստեղծման թվականն ու վայրը Ճշգրտելու միակ հնարավոր միջոցը ոՃական, գեղարվեստական առանձնահատկությունների քննությունն է, ինչպես նաև համեմատությունը տարբեր հավաքածուներում պահվող նույն ժամանակի այլ նմուշների հետ։

Հիշատակման են արժանի հատկապես հավաքածուի՝ բացառիկ նրբությամբ մշակված, շքեղ արծաթե մանրամասներով դրվագված, ինչպես նաև կիսաթանկարժեք քարերով ընդելուզված վակասներն ու թագերը, ասեղնագործական տարբեր տեխնիկաներով արված մետաքսաթել, ոսկեթել ու արծաթաթել գործվածքների նմուշները։ Հավաքածուի մեջ առանձնանում են հանրահայտ Սլուցկի մետաքսե գոտիներից պահպանված կտորները։

Աշխատանքները շարունակվեցին 2013 թ. ամռանը։ Այս անգամ Բուխարեստ մեկնեցին արդեն երեք մասնագետ, որոնց ձանապարհածախսն ամբողջովին հոգաց ՀՀ մշակույթի նախարար տիկին Հասմիկ Պողոսյանը։ Երկրորդ այցելության ժամանակ աշխատանքային խմբում ընդգրկվեց նաև ԵՊՀ հայ արվեստի պատմության և տեսության ՅՈՒՆԵՍԿՕ-ի ամբիոնի դոցենտ, արվեստագիտության թեկնածու Սեյրանուշ Մանուկյանը, որը սկսեց թանգարանի սրբանկարների հավաքածուի ուսումնասիրության գործը։ Այս ընթացքում նկարագրվեցին և ուսումնասիրվեցին թվով 24՝ XVII-XX դդ. սրբապատկեր-սրբանկարներ։

Մասնագիտական հիմնավոր համեմատությունների և վերլուծությունների համար ծագեց թանգարաններ և ռումինական տարբեր հուշարձաններ այցելելու, մասնագիտական գրականությանը ծանոթանայու միջոցով ռումինական սրբապատկերի պատմությունն ու գեղարվեստական դպրոցների գործունեությունը ուսումնասիրելու անհրաժեշտությունը, որոնք հիմնականում երեքն են՝ Վայախիայի, Մոլդավիայի, Տրանսիլվանիայի։ Այդ ուսումնասիրության հիման վրա հնարավոր եղավ տեղայնացնել և թվագրել թանգարանի սրբապատկերները։ Դրանց մեծ մասը պատկանում է Մոլդավիայի ու Վայախիայի դպրոցներին, իսկ մեկը կրում է Տրանսիլվանիայի դպրոցի առանձնահատկությունները։ Դրանցից շատերը կատարվել են ռումինահայ վարպետների կողմից, որոնք աշխատել են տեղական գեղարվեստական միջավայրում, ուստի հավատարիմ են մնացել վերջինիս ոձին և տեխնիկային։ Հիշատակված սրբապատկերների թվում հարկ է առանձնացնել հատկապես սբ. Մինասի պատկերը։ Դատելով ոճական առանձնահատկություններից՝ այն ստեղծվել է XVII դարում, իսկ XIX դարում դրա վրա ամրացվել է արծաթե շապիկ։ Սակայն թվագրումը դեռևս վերջնական չէ, քանի որ ուսումնասիրությունը և պատկերի վերականգնումը շարունակվում են. չի բացառվում նաև, որ պատկերը նկարվել է արծաթե կազմի պատրաստման ժամանակաշրջանում։ Սրբանկարներից չորսը նմանվում են Էջմիածնում պահվող օրինակներին։

Թանգարանի հավաքածուի մեջ կան մի քանի սրբանկարներ, որոնք կատարվել են կտավի վրա՝ եվրոպացի նկարիչների կողմից։ Դրանցից ուշագրավ է հատկապես XVIII դարի գերմանացի անհայտ նկարչի վրձնին պատկանող՝ Հիսուսի գլուխը պատկերող էքսպրեսիվ աշխատանքը։ Վերջինս մի քանի տարի առաջ վերանորոգվել է, որի հետևանքով նկարի մուգ խորքը կորցրել է իր բազմերանգությունը և դարձել սև, ինչը գեղանկարին պարզունակություն է հաղորդել։

XIX դարի վերջի և XX դարի սկզբի մի շարք սրբապատկերներ ունեն արծաթե ոսկեզօծ բարձրակարգ շապիկներ, որոնք կատարված են ավստրիացի և գերմանացի վարպետների կողմից թանկարժեք մետաղի մշակման տարբեր տեխնիկաներով։

Ընդհանուր առմամբ գերակշռում են հայկական թեմաներով սրբապատկերները՝ հայ սրբեր, Գրիգոր Լուսավորչի վարքը, Տրդատի դարձը ու թագավորական ընտանիքի մկրտությունը և այլն։ Թանգարանի պահոցում պահվում են 100-ից ավելի սրբապատկերներ, որոնց ուսումնասիրությունը հնարավոր կլինի միայն բուժումից հետո, քանի որ դրանք «հիվանդ» են սնկերով և այլ մանրէներով ու կարիք ունեն լուրջ բուժման և վերականգնման։

Երկրորդ այցելության ժամանակ շարունակվեցին աշխատանքները թանգարանի գեղարվեստական մետաղի և գործվածքի արժեքավոր հավաքածուների ուսումնասիրության ուղղությամբ։

Առավել հետաքրքրական և ուշագրավ էր թանգարանում պահվող վեց մեծադիր վարագույրների ուսումնասիրությունը։ Դրանք պատրաստվել են Կ. Պոլսում և Թոքատում (Եվդոկիա) հայ վարպետների կողմից ու նվիրաբերվել Ռումինիայի տարբեր հայկական եկեղեցիների։ Վարագույրները պատրաստված են դաջազարդման, և միայն մեկը՝ մումուկի<sup>լ</sup> տեխնիկայով, և թվագրվում են XVIII-XIX դդ.։ Գեղարվեստական հորինվածքով և կատարողական վարպետությամբ հատկապես առանձնանում է Գրիգոր Լուսավորչի կողմից թագավորական ընտանիքի մկրտության տեսարանը ներկայացնող՝ Կ. Պոլսում ստեղծված մեծադիր վարագույրը։

Վարագույրներից բացի՝ նկարագրվեցին և ուսումնասիրվեցին թանգարանում պահվող սկիհի և խորանի մեծ թվով ծածկոցները, շուրջառները, եկեղեցական հագուստի և գործվածքի այլ նմուշները։

Արծաթե իրերից հետազոտության ենթարկվեցին խորանի խաչերը, սափորները, սկուտեղները, հարսանեկան թագերը, որոնցից առավել հետաքրքիր էին XVIII դարում Պարսկաստանում և Լեհաստանում ստեղծված երկու սափորները, Կ. Պոլսում պատրաստված ասեղնագործ, մարգարտաշար Ճարմանդը, ինչպես նաև հունական ծագում ունեցող փայտե փորագրազարդ ներդիրով խորանի խաչերը։

Այս անգամ գործուղման մեկնած մասնագետներն աշխատեցին ոչ միայն Բուխարեստի հայկական թանգարանում, այլև երբեմնի հայաշատ Ֆոքշան, Տրրգու Օկնա, Սուչավա, Բոթոշան և Յաշ քաղաքների հայկական եկեղեցիներում, որտեղ պահվում են գեղանկարչական և կիրառական արվեստի բազմաթիվ նմուշներ։

Գիտնականների համատեղ նախաձեռնությունը նպատակ ունի ի վերջո հավաքելու, հաշվառելու, ուսումնասիրելու և գիտական շրջանառության մեջ դնելու Ռումինիայի ամբողջ տարածքով մեկ սփռված հայկական դարավոր գեղարվեստական ժառանգությունը։ Կարևորվում են անհրաժեշտության դեպքում արվեստի նմուշների վերականգնումն ու պահպանման ավելի լավ պայմանների ապահովումը։ Պետք է նշել, որ վերանորոգման կարիք ունեցող աշխատանքները քիչ չեն։ Դրանք պահանջում են մեծ ծախսեր և բարձրակարգ մասնագետների միջամտություն։

Ռումինայում հայ արվեստի նմուշների ուսումնասիրության ուղղությամբ սկսված աշխատանքը մի նոր, յուրահատուկ ուղղվածություն ստացավ 2013 թ. ՀՀ կրթության և գիտության նախարարության գիտության պետական կոմիտեի տրամադրած դրամաշնորհի միջոցով։

Նույն թվականի նոյեմբերին Լ. Չուգասզյանը վերոնշյալ դրամաշնորհի շրջանակներում գիտական այցով մեկնեց Ռումինիա՝ նպատակ ունենալով խորացնելու հայ-ռումինական պատմամշակութային հարաբերություններին

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Նախապես գործվածքի վրա կլոր զարդանախշերով մոմ էին հալում-կաթեցնում, ապա ծածկում ներկը չներծծող որևէ նյութով։ Այնուհետև գործվածքը ընկղմում էին կապույտ ներկի մեջ։ Ներկելուց հետո կտորը լվանում էին և մոմը մաքրում, որից հետո կապույտ դաշտի վրա փայլում էին փոքրիկ, կլոր, ձերմակ նախշերից ստացված պատկերները։

վերաբերող գիտական համագործակցությունը և ուսումնասիրելու Ռումինիայի երբեմնի հայաբնակ շրջաններում պահպանված արվեստի ստեղծագործություները։ Այդ օրերին նա առիթ ունեցավ Բուխարեստի մի շարք կրթական և մշակութային հաստատություններում հանդես գալու հայ արվեստին վերաբերող դասախոսություններով։

Իր այցելության ընթացքում Լ. Չուգասզյանը եղավ նաև Ռումինիայի երբեմնի հայաշատ շրջաններից մեկում՝ Տրանսիլվանիայում, ծանոթացավ Գեռլա և Կլուժ-Նապոկա քաղաքներում պահվող հայ արվեստի քիչ հայտնի և չուսումնասիրված նմուշներին։ Գործուղման ընթացքում նա կարողացավ ձեռք բերել կարևոր պայմանավորվածություններ, որոնց շնորհիվ ուսումնասիրող խմբի աշխատանքները մոտ ապագայում կշարունակվեն նաև Տրանսիլվանիայում։

Աշխատանքներն ավարտելուց հետո նախատեսվում է հրատարակել կատալոգ, որտեղ կներկայացվեն Ռումինիայում պահպանված հայ արվեստի գանձերը, ինչը կնպաստի այս երկրում հայկական դարավոր մշակույթի համընդհանուր Ճանաչմանը։

Փաստորեն, 2012-2013 թթ. ընթացքում բավականին մեծ աշխատանք է իրականացվել ռումինահայերի գեղարվեստական պատմության քննության ուղղությամբ, սակայն անելիքներ դեռ շատ կան, քանի որ նյութի համակողմանի ու մասնագիտական ուսումնասիրությունը ժամանակ, միջոցներ և մեծ ջանքեր է պահանջում։

ՆԵԼԼԻ ՍՄԲԱՏՅԱՆ, ՄԱՐԻԱՄ ՎԱՐԴԱՆՅԱՆ

### ՏԵՂԵԿՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ ՀԵՂԻՆԱԿՆԵՐԻ ՄԱՍԻՆ

**Ավագյան Արծրուն** ԵՊՀ բանասիրական ֆակուլտետի դեկան, բանասիրա-

կան գիտությունների դոկտոր, պրոֆեսոր

**Ավետիսյան Հայկ** ԵՊՀ հնագիտության և ազգագրության ամբիոնի վարիչ,

ԵՊՀ ՀՀԻ հնագիտական հետազոտությունների լաբորատորիայի վարիչ, պատմական գիտությունների

դոկտոր, պրոֆեսոր (hykavetisyan@yahoo.com)

**Ավետիսյան Յուրի** ԵՊՀ հայոց լեզվի ամբիոնի վարիչ, բանասիրական գի-

տությունների դոկտոր, պրոֆեսոր

(spyurq2009@yahoo.com)

**Բադալյան Գեղամ** ԵՊՀ հալոց պատմության ամբիոնի ասիստենտ

(gegham.badalyan@gmail.com)

**Գնունի Արտակ** ԵՊՀ ՀՀԻ հնագիտական հետազոտությունների լաբո-

րատորիայի ավագ գիտաշխատող, պատմական գիտու-

թյունների թեկնածու (telepinus@rambler.ru)

**Դեդեյան Ժիրայր** Մոնպելլեի Պոլ Վալերի համալսարանի վաստակավոր

պրոֆեսոր, ՀՀ ԳԱԱ արտասահմանյան անդամ

(gerard.dedeyan@wanadoo.fr)

**Եղիազարյան Արման** ԵՊՀ սփյուռքագիտության ամբիոնի վարիչ, պատմա-

կան գիտությունների դոկտոր

(armyegh@yahoo.com)

**Կոստանդյան Էմմա** ՀՀ ԳԱԱ պատմության ինստիտուտի առաջատար գի-

տաշխատող, պատմական գիտությունների դոկտոր

**Հայրապետյան Տաթևիկ** ՀՀ ԳԱԱ Արևելագիտության ինստիտուտի ասպիրանտ

(haytatev@gmeil.com)

**Հայրունի Աշոտ** ԵՊՀ հայոց պատմության ամբիոնի պրոֆեսոր, ԵՊՀ ՀՀԻ

առաջատար գիտաշխատող, պատմական գիտություն-

ների դոկտոր

(ahayruni@yahoo.de)

**Հովհաննիսյան Պետրոս** ԵՊՀ հայոց պատմության ամբիոնի վարիչի պաշտոնակատար, պատմական գիտությունների թեկնածու, պրոֆեսոր (petros.hovhannisyan@rambler.ru)

Մաղալյան Վլադիմիր ԵՊՀ ՀՀԻ հայ-վրացական հարաբերությունների բաժնի ավագ գիտաշխատող, բանասիրական գիտությունների թեկնածու

**Վարդան Մատթէոսեան** ԱՄՆ, Ազգային ուսումնական խորհրդի գործադիր տնօրեն, պատմական գիտությունների թեկնածու

**Պետրոսյան Վարդան** ԵՊՀ ընդհանուր լեզվաբանության ամբիոնի վարիչ, բանասիրական գիտություների թեկնածու, դոցենտ (vpetrosyan @yahoo.com)

**Պողոսյան Վարուժան** ԵՊ*Հ ՀՀ*Ի ցեղասպանագիտության բաժնի վարիչ, պատմական գիտությունների դոկտոր (varuzhan.poghosyan@mail.ru)

Uարգսյան Unւրեն ՀՀ ԳԱԱ պատմության ինստիտուտի առաջատար գիտաշխատող, պատմական գիտություների թեկնածու, դոցենտ (sargsyansuren@yandex.ru)

**Սմբատյան Նելլի** ԵՊՀ Հայ արվեստի պատմության և տեսության ՅՈւՆԵՍԿՕ-ի ամբիոնի դասախոս (nelli.smbatyan@yahoo.com)

Վարդանեսովա Տատյանա ԵՊՀ ՀՀԻ հնագիտական հետազոտությունների լաբորատորիայի ավագ գիտաշխատող, պատմական գիտություների թեկնածու (vartanesova@yahoo.com)

Վարդանյան Մարիամ ԵՊՀ Հայ արվեստի պատմության և տեսության ՅՈւՆԵՍԿՕ-ի ամբիոնի դասախոս (vardmeri@yahoo.com)

**Քոսյան Լիլիթ** ՀՀ ԳԱԱ Պատմության ինստիտուտի ավագ լաբորանտ (l.qosyan@gmail.com)

#### INFORMATION ABOUT THE AUTHORS

**Avagyan Artsrun** Doctor of Philology, Professor, Dean of the Faculty of Armenian

Philology, YSU

**Avetisyan Hayk** Doctor of History, Professor, Head of the Chair of Archeology

and Ethnography, Head of the Laboratory of Archeological Researches of the Institute for Armenian Studies, YSU

(hykavetisyan@yahoo.com)

**Avetisyan Yuri** Doctor of Philology, Professor, Head of the Chair of Armenian

Language, YSU (spyurq2009@yahoo.com)

**Badalyan Gegham** Assistant of the Chair of Armenian History, YSU

(gegham.badalyan@gmail.com)

**Dedevan Gerard** Honoured Professor of Paul-Valéry Montpellier University,

Foreign Member of NAS RA (gerard.dedeyan@wanadoo.fr)

Gnuni Artak PhD in History, Senior Research Worker of the Laboratory of

Archeological Researches of the Institute for Armenian Studies,

YSU (telepinus@rambler.ru)

Hayrapetyan Tatevik PhD Student of the Institute of Oriental Studies of NAS RA

(haytatev@gmail.com)

Hayruni Ashot Doctor of History, Professor, Senior Researcher of the Institute

for Armenian Studies, YSU, Professor of the Chair of Armenian

History, YSU (ahayruni@yahoo.de)

Hovhannisyan Petros Professor, PhD in History, Acting Head of the Chair of

Armenian History, YSU (petros.hovhannisyan@rambler.ru)

Kostandyan Emma Doctor of History, Leading Research Worker of the Institute of

History of NAS RA

Kosyan Lilit Senior Laboratory Assistant at the Institute of History of NAS

RA (l.gosyan@gmail.com)

Maghalyan Vladimir PhD in Philology, Senior Research Worker of the Department of

Armenian-Georgian Relations of the Institute for Armenian

Studies, YSU

Matiossian Vartan Ph. D, USA, Armenian National Education Committee

**Executive Director** 

Petrosyan Vardan PhD in Philology, Associate Professor, Head of the Chair of

General Linguistics, YSU (vpetrosyan @yahoo.com)

Poghosyan Varoujean Doctor of History, Head of the Department of Genocide Studies

of the Institute for Armenian Studies, YSU

(varuzhan.poghosyan@mail.ru)

Sargsyan Suren PhD in History, Associate Professor, Leading Research Worker

of the Institute of History of NAS RA

(sargsyansuren@yandex.ru)

Smbatyan Nelly Lecturer of the UNESCO Chair of Armenian Art History and

Theory, YSU (nelli.smbatyan@yahoo.com)

Vardanesova Tatyana PhD in History, Senior Research Worker of the Laboratory of

Archeological Researches of the Institute for Armenian Studies,

YSU (vartanesova@yahoo.com)

Vardanyan Mariam Lecturer of the UNESCO Chair of Armenian Art History and

Theory, YSU (vardmeri@yahoo.com)

Yeghiazaryan Arman Doctor of History, Head of the Chair of Diaspora Studies, YSU

(armyegh@yahoo.com)

## **Բ**በՎԱՆԴԱԿበՒԹՅՈՒՆ

# *ኒ*በጉՎԱԾՆԵՐ

| Արծրուն Ավագյան                                          |     |
|----------------------------------------------------------|-----|
| Խաչատուր Աբովյան. կյանքի երեք շրջան, երեք միջավայր       | 3   |
| Յուրի Ավետիսյան                                          |     |
| Արևմտահայերեն. խնդիրներ և հեռանկարներ                    | 23  |
| Արման Եղիազարյան                                         |     |
| Հայ սփյուռքի պատմության պարբերացումը                     | 33  |
| Էմմա Կոստանդյան                                          |     |
| Մաղաքիա Օրմանյանի բանախոսությունները                     | 52  |
| Սուրեն Սարգսյան                                          |     |
| Հայկական հարցը և Հայ Մահմանադրական ռամկավարները          | 79  |
| Աշոտ Հայրունի                                            |     |
| Յոհաննես Լեփսիուսը և հայերը (գերմաներեն)                 | 101 |
| Պետրոս Հովհաննիսյան                                      |     |
| Երկու ուղղություն X դարի հայ պատմագրության մեջ           | 108 |
| Վարդան Պետրոսյան                                         |     |
| Հպական բաղաձայնների հնդեվրոպական և հայկական              |     |
| hամակարգերը                                              | 121 |
| Տատյանա Վարդանեսովա                                      |     |
| Խաչքարային մշակույթում դպրոցների կազմավորման հարցի շուրջ |     |
| (ռուսերեն)                                               | 140 |
| Արտակ Գնունի                                             |     |
| Կերենը քաղաքակրթությունների խաչմերուկում                 |     |
| մ.թ.ա. I հազարամյակի երկրորդ քառորդում                   | 149 |
|                                                          |     |
|                                                          |     |
| ՀՐԱՊԱՐԱԿՈՒՄՆԵՐ                                           |     |
| Լիլիթ Քոսյան                                             |     |
| Փաստաթղթեր 1890-ական թթ. կոտրածներից փրկված արևմտահայ    |     |
| գաղթականների մասին                                       | 168 |
| Վարուժան Պողոսլան                                        | ,   |
| Հայ հոգևորականի տառապանքի ուղին (ֆրանսերեն)              | 182 |
| Վարդան Մատթէոսեան                                        | ··· |
| Ֆրետերիք Մաքլէրի նամակները Կոստան Զարեանին               | 196 |
| 1 11F FL11 1 1                                           |     |

## ԳՐԱԽՈՍՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

| Գեղամ Բադալյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Բաբկեն Հարությունյան, Հայաստանի պատմության ատլաս                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 204  |
| Պետրոս Հովհաննիսյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| Արման Եղիազարյան, Հայ Բագրատունիների տերությունը (885-908) .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 208  |
| Վլադիմիր Մաղալյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| Հրաչիկ Բայրամյան, Էջեր հայ-վրացական գրական կապերի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| պատմությունից                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 213  |
| Վարուժան Պողոսյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| 8եղասպանագիտական հարցեր, 2013, թիվ 1 (ֆրանսերեն)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 218  |
| Հայկ Ավետիսյան, Արտակ Գնունի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| Հնագիտությունը Հայաստանում II                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 225  |
| Ժիրայր Դեդեյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |      |
| Կլոդ Մութաֆյան, Լևանտի Հայաստանը (ֆրանսերեն)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 229  |
| Տաթևիկ Հայրապետյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| Թ. Ռ. Վարդանյան, Ադրբեջանցիներ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 233  |
| ԳԻՏԱԿԱՆ ԿՅԱՆՔ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| Աշոտ Հայրունի                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |      |
| Լեփսիուսի տունը՝ ցեղասպանագիտության և հայագիտության                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| կարևոր կենտրոն                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 236  |
| Նելլի Սմբատյան, Մարիամ Վարդանյան                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| Հայ արվեստի ստեղծագործությունների ուսումնասիրությունը                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| Ռումինիայում                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 241  |
| Տեղեկություններ հեղինակների մասին                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 247  |
| Antiadrationaria resettamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamentalitamental | 2 17 |

## **CONTENTS**

# ARTICLES

| Artsrun Avagyan,                                                          |     |
|---------------------------------------------------------------------------|-----|
| Khachatur Abovyan. Three Periods of Life, Three Environments              | 3   |
| Yuri Avetisyan                                                            |     |
| Western Armenian: Problems and Perspectives                               | 23  |
| Arman Yeghiazaryan                                                        |     |
| Periodization of the Armenian Diaspora (Spyurk) History                   | 33  |
| Emma Kostandyan                                                           |     |
| The Speeches of Maghakia Ormanyan                                         | 52  |
| Suren Sargsyan                                                            |     |
| The Armenian Question and Armenian Constitutional Ramkavars               | 79  |
| Ashot Hayruni                                                             |     |
| Johannes Lepsius and the Armenians (in German)                            | 101 |
| Petros Hovhannisyan                                                       |     |
| Two Directions in the Historiography of X Century                         | 108 |
| Vardan Petrosyan                                                          |     |
| The Indo-European and Armenian Systems of Plosive Consonants              | 121 |
| Tatyana Vardanesova                                                       |     |
| On the Issue of the Formation of Schools in Khachkar Culture (in Russian) | 140 |
| Artak Gnuni                                                               |     |
| Keren in the Crossroads of Civilizations in the Second Quarter            |     |
| of the First Millennium BC                                                | 149 |
| PUBLICATIONS                                                              |     |
| Lilit Kosyan                                                              |     |
| Documents about the Western Armenian Migrants Who Survived                |     |
| the Massacres in 1890s                                                    | 168 |
| Varoujean Poghosyan                                                       |     |
| The Thorny Path of the Armenian Clergyman (in French)                     | 182 |
| Vardan Matiossian                                                         |     |
| Frédéric Macler's Letters to Kostan Zarian                                | 196 |

## **BOOK REVIEWS**

| 204 |
|-----|
|     |
| 208 |
|     |
|     |
| 213 |
|     |
| 218 |
|     |
| 225 |
|     |
| 229 |
|     |
| 233 |
|     |
|     |
|     |
| 236 |
|     |
| 241 |
| 249 |
|     |

# ՀԱՅԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ՀԱՐՑԵՐ

ՀԱՆԴԵՍ 2

Մրբագրիչ` **Վ. Դերձյան** Համ. ձևավորումը` **Ա. Աղուզումցյանի** Կազմի ձևավորումը` **Ա. Ստեփանյանի** 



Ստորագրված է տպագրության` 29.08.2014 թ.։ Չափսը` 70x100 1/16։ Տպագրությունը` օֆսեթ։ Թուղթը` օֆսեթ։ Տպագր. 16 մամուլ։ Տպաքանակը` 300։

Տպագրված է «ԼԻՄՈՒՇ» ՍՊԸ-ի տպարանում։ Ք. Երևան, Պուշկինի 40, տարածք 76 հեռ. 58 22 99, 53 58 65 E-mail: info@limush.am

ԵՊՀ հրատարակչություն, Երևան, Ալ. Մանուկյան 1

#### Ի ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆ ՀԵԴԻՆԱԿՆԵՐԻ

Հոդվածները ներկայացնել էլեկտրոնային կրիչով (տեքստը՝ Word, նկարները՝ TIFF կամ բարձրորակ JPG)։ Հիմնական լեզուն հայերենն է, ընդունվում են նաև ռուսերեն, անգլերեն, ֆրանսերեն, գերմաներեն հոդվածներ, որոնք պետք է ունենան ամփոփում (հայերեն տեքստի դեպքում՝ անգլերեն, այլ լեզուների դեպքում՝ հայերեն, շուրջ 300 բառ)։

Չափանիշներն են՝

- 1. Տառատեսակը հայերեն՝ Sylfaen, այլ լեզուներինը՝ Times New Roman։
- 2. Տառաչափը՝ 12, միջտողային բացատը՝ 1.5։
- 3. Հոդվածի սկզբում դրվում է հեղինակի անուն, ազգանունը (գլխատառերով), վերնագիրը (գլխատառերով), հոդվածի վերջում նշվում է հեղինակի գիտական աստիճանն ու կոչումը, աշխատանքի վայրը, պաշտոնը, հեռախոսահամարը և էլեկտրոնային փոստի անվանումը (հեռախոսահամարը և էլփոստի անվանումը տպագրվում են հեղինակի համաձայնությամբ)։
- 4. Հղումները տրվում են տողատակում` ամման կարգով, տառաչափը` 10, նշվում է աղբյուրի հեղինակը, վերնագիրը, հատորը, հրատարակության տեղը, տարեթիվը (մամուլի դեպքում` նաև համարը) և էջը։
  - 5. Տալ բանալի բառեր հայերեն, ռուսերեն և անգլերեն։

Հոդվածները ներկայացնել՝

ԵՊՀ հայագիտական հետազոտությունների ինստիտուտ, Ալեք Մանուկյան 1, ԵՊՀ 2-րդ մասնաշենք, 5-րդ հարկ, 511 սենյակ, «Հայագիտության հարցեր» հանդեսի խմբագրություն *(handes@armin.am)* 

#### NOTICE FOR THE AUTHORS

The articles should be represented in USB flash drive (text should be in Microsoft Word Document, pictures – TIFF or JPG). The main language of the article is Armenian (with summary in English, about 300 words), if the articles are in Russian. English, French, German there should be a summary in Armenian (about 300 word).

The criteria are the following:

- 1. Theme font Sylfaen (in Armenian), Times New Roman (in other languages)
- 2. Font Size 12, Line Space 1.5
- 3. At the beginning of the article there should be the name and surname of the author (uppercase), the title (uppercase), at the end of the article there should be the academic degree of the author, workplace, position, telephone number and E-mail (telephone number and e-mail are published according the author's agreement)
- 4. The references should be footnoted; font size- 10, the author, the title, volume, place and date of publication (also the number, if the article was published in magazine) and the page should be mentioned.
  - 5. To write key words in Armenian, Russian and English.

The articles are accepted in the Institute for Armenian studies of YSU, Alex Manoogian 1, YSU 2<sup>nd</sup> annex, 5<sup>th</sup> floor, room N 511, the editorial office of the bulletin "Armenological Issues" (handes@armin.am)

#### К СВЕДЕНИЮ АВТОРОВ

Статьи необходимо представлять на электронном флеш-накопителе (текст — Word, фотографии - TIFF или JPG в высоком качестве) . Основной язык — армянский, принимаются также статьи на русском, английском, французском и немецком языке, которые должны иметь резюме (в случае армянского текста - на английском языке, в случае других языков - на армянском, около 300 слов).

Параметры

- 1. Шрифт армянского языка Sylfaen, других языков Times New Roman.
- 2. Размер шрифта 12, межстрочный пробел 1.5.
- 3. В начале статьи дается имя и фамилия автора (заглавными буквами), заголовок (заглавными буквами), в конце статьи отмечается ученая степень автора, место работы, должность, номер телефона и адрес электронной почты (номер телефона и адрес электронной почты печатается с согласия автора).
- 4. Ссылки даются под строкой в порядке возрастания, размер шрифта 10, дается автор источника, заголовок, том, место и год издательства (в случае прессы также и номер) и страница.
  - 5. Дать клэчевые слова на армянском, русском и английском языках.

Статьи принимаются в

Институте арменоведческих исследований ЕГУ,

Алека Манукяна 1, 2 корпус ЕГУ, 5-й этаж, комната 511, редакция журнала «Вопросы арменоведения» (handes@armin.am).